

### क मंडळ विद्या प्रसारक मंडळ, ठाणे

| Title               | : | Salagrama Kosh : Vol : 2                   |
|---------------------|---|--------------------------------------------|
| Author              | : | Ramachandra Rao, S. K.                     |
| Publisher           | : | Bangalore : Kalpatharu Research<br>Academy |
| Publication<br>Year | : | 1996                                       |
| Pages               | : | 248pgs.                                    |

# गणपुस्तक विद्या प्रसारक मंडळाच्या

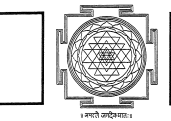
# ''ग्रंथालय'' प्रकल्पांतर्गत निर्मिती

गणपुस्तक निर्मिती वर्ष: 2014

गणपुस्तक क्रमांक : 020

# ŚĀLAGRĀMA-KOSHA VOLUMETWO

# A PROJECT ON ŚĀLAGRĀMA-KOSHA



# Kalpatharu Research Academy Publication Chief Editor: DAIVAJNA K.N. SOMAYAJI

# ŚĀLAGRĀMA-KOSHA VOLUME TWO

By S.K. RAMACHANDRA RAO

KALPATHARU RESEARCH ACADEMY

NO. 37, SHANKARA PARK, SHANKARAPURAM, BANGALORE 560 004 ŚALAGRAMA-KOSHA, Vol. II, by Vidyalankara, Sastra-Chudamani, Vedanta-Nidhi, Sangita-Kalaratna, Prof. S.K. Ramachandra Rao, and published by Daivajna K.N. Somayaji, Chief Editor and Director Kalpatharu Research Academy, No. 37, Shankara Park, Shankarapuram, Bangalore - 560 004, Phone: 624847

Published with the generous Financial Assistance from the Government of Karnataka, Bangalore, and T.T. Devasthanams, Tirupathi and Sri. D. Veerendra Heggade of DharmasthalaTemple.

© First Edition: 1996 Kalpatharu Reseach Academy

Price: Rupees One Hundred and Fifty Only (Subsidized)

The Publications of Kalpatharu Research Academy are meant to reach all sections of society, and hence are sold at highly subsidized prices. An appeal is hereby made to book sellers to adhere to the prices indicated in each volume by the publishers, and not to enhance them on any account.

### **UBS PUBLISHERS DISTRIBUTORS LTD.,**

No. 10, First Main Road, Gandhi Nagar, P.B. No. 9713, Bangalore 560 009, Phones: 2263901, 2263902, 2253903, 2263904. Branches: New Delhi - Bombay - Bangalore - Madras - Calcutta Patna - Kanpur - London

Printed by: H. Venkataramaiah

#### **PREFACE**

This is the second volume of Salagrama-Kosha, first volume of which was published earlier this year. It is a matter for gratification that we were able to complete this project in a short time, and add to our record publication of more than fifty volumes of great value within fourteen years of the starting of Kalpatharu Research Academy.

Encouraged by the favourable reviews and reception by scholars of this country and aborad, and by the continuous demand for our publications, we intend launching on a comprehensive and extensive project of a large number of volumes entitled `Bharatiya-Samskriti-Sarvasva-Kosha'. All aspects of Indian Culture will be covered in this project, and authoritative and illustrated material provided for students and scholars alike. Plans are already afoot to bring out the first volume early next year. The projected Kosha will be the first of its kind, and will serve as authentic source-material on Indian Culture for generations to come.

The Kalpatharu Research Academy is grateful to Prof. S.K. Ramachandra Rao for having completed the Salagrama-Kosha project within a brief period. The Academy also acknowledges the assistance provided for the publication by the Authorities of the Government of Karnataka and Authorities of T.T. Devasthanams, Tirupathi, to make the publication possible. And also the Academy expresses its deep gratitude to Poojya Sri. D. Veerendra Heggade, of Sri Manjunatha Swamy Temple, Dharmastala, for his continuous encouragement and support, and to the Payonidhi Printers, Bangalore, for the speedy and elegant printing.

The Academy looks forward to bringing out many more Research Projects and Publications of the same nature, with the co-operation and help from our scholarly team and generous patrons, interested in preserving and promoting values of our Indian Culture.

Bangalore 16-09-1996

DAIVAJNA K.N. SOMAYAJI CHIEF EDITOR AND DIRECTOR

# KALPATHARU RESEARCH ACADEMY INSTITUTION FOR:

- \* Promotion of Research-oriented studies in Veda, Vedanga, Agama, Jyothisha, Vedanta, Yoga and Ayurveda.
- \* Study of Sanskrit language in particular and other related languages.
- \* Propagation of Vedic Phonetics.
- \* Establishment of Veda Patashalas in Guru-kula system.
- \* Running of Oriental Libraries (Prachya Granthalaya).
- \* Collection, Preservation and Publication of Old Manuscripts.

#### INTRODUCTION

The first volume of Śālagrāma-Kosha introduced the interesting subject of the sacrestones in their iconic aspects; utilizing some hitherto unpublished manuscripts, including the Śālagrāma section of 'Śrī-tattva-nidhi' compiled by the late Maharajah of Mysore Krishnaraja Wodeyar III. Subsequently, I was fortunate in acquiring three more valuable manuscripts from Tanjore and Kerala by the kind assistance of my friend Shri. M Ramabhadran of Bangalore and my cousin Shri. K.R. Raghavendra Rao. They have been included in this volume: and I am grateful to these gentlemen for having made this possible

Further, Vidwan Prof. Vyāsanakere Prabhañjanācharya of Bangalore has helped mi with copies of some of the manuscripts on Śālagrāma that were in his possession. acknowledge his kind cooperation. Some of the photographs in the section on Śamkha have been reproduced with permission from the book *Temple Treasures*, Vol I, issued by the Crafts Council of Karnataka; and the two photographs forming the frontispiece were due to the kind courtesy of Dr. (Smt.) Chūdāmaṇi Nandagopal, one of the authors of the book on *Temple Treasures* (Vol I, Ritual Utensils, 1995).

Sālagrāmas are geologically nautilus (mollusc) ammonite fossils, evolutionary relication of more than sixty-five million years, and the remarkable thing about them is that they have not changed at all during this great passage of time. Having about three thousand species, the molluscs appeared to have all perished in the mass extinction that also wiped out the dinosaurs. Despite this largescale extinction, a few specimens of this group of chambered nautilus continue to exist in the Indo-pacific waters, according to the palaeontologist W. Bruce Saunders.

In any case, the Śālagrāmas are not only sacred objects for the Hindus, but geologica marvels. The spiral formations in them, and the arrangements of chambers follow mathemattical precision even in their complexity and variety.

I trust these two volumes will open up a new inquiry into the significance of Śālagrāma Stones.

### **CONTENTS**

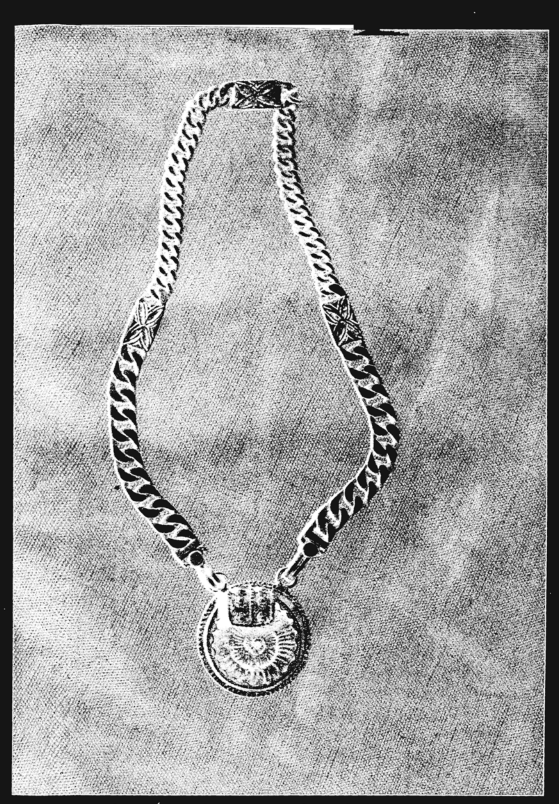
CHAPTER I ŚĀLAGRĀMA-MŪRTI LAKSHAŅA

CHAPTERII SAMKHA: THE SACRED CONCH-SHELL

CHAPTER III BĀŅA-LINGAS FROM RIVER NARMADĀ

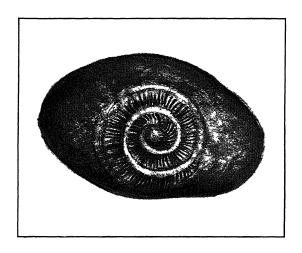
### **APPENDICES**

- I ŚĀLAGRĀMA-MŪRTI-LAKSHAŅA-SAMGRAHA
- II ŚĀLAGRĀMA-LAKSHAŅA
- III EXCERPT FROM PĀÑCHARĀTRĀGAMA
- IV TULASYUPANISHAD
- V ON RUDRĀKSHA
- VI EXCERPT FROM ŚRĪ-VIDYĀRŅAVA-TANTRA



SUDARŚHANA SALAGRAMA FROM KRISHNA MUTT, UDUPI

Courtesy: Crafts Council of Karnataka, Bangalore



#### CHAPTER ONE

# ŚĀLAGRĀMA-MŪRTI-LAKSHAŅA

### Introduction

The author mentions that he has consulted many books on the subject, and has heard details from many sources. Principally, he bases the work on the Purāṇic accounts

of what Vishņu told Garuḍa, and what Brahmā told Nārada. The varieties of śālagrāma, the worship - worthiness of some of them, physical details and differences according to iconic distinctions are described in detail.

Salagrama Kosha 1

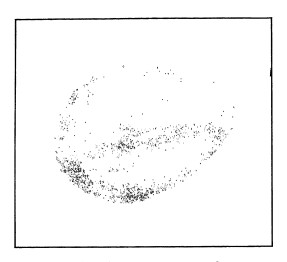
श्रीगणेशाय नमः॥ श्रीसरस्वत्यै नमः॥ श्रीगुरुभ्यो नमः॥

# सालग्रामलक्षणम्।। आद्यवर्गः।।

श्रीकृष्णं गोपिकानाथं प्रणम्य जगतां प्रभुम्। प्रन्थान्बहून्समालोक्य श्रुत्वा चाहं क्वचित्ववचित्।।

विष्णुना गरुडायोऽक्तं ब्रह्मणा नारदाय च। सालग्रामशिलाभेदं ग्राह्याग्राह्यफलं तथा। इत्यादि सर्वमूर्तीषु वक्ष्यामि बुधसंमतम्।।

On the northern bank of the river Gandaki and to the south of the Himālayan ranges is the tirtha or sacred spot, twelve yojanas in extent and created by Brahma himself, and called Chakra-nadi. To the north of this river is a great mountain sacred to Vishnu, and the stones in its shadow found in the river are branded with the sacred marks of Vishnu, especially the discus. These are the śālagrāma-stones representing different forms of Vishnu, which must be worshipped for the obtainment of the four-fold values of life, namely dharma, artha, kāma and moksha. The expression 'Sālagrāma' is here explained as `grāmatvāt śālarūpasya'.



गण्डक्याश्चोत्तरे तीरे गीरिराजस्य दक्षिणे। क्षेत्रं तु विष्णुसान्निध्यं सर्वक्षेत्रोत्तमोत्तमम्।।

योजनद्वादशमितं बहुतीर्थसमाकुलम्। तत्र चक्रनदी नाम तीर्थं ब्रह्मादिनिर्मितम्।।

तस्योत्तरे महाशृंगे मम प्रीतिकरं सदा। तच्छायागर्भितस्तत्र पाषाणाश्च खगेश्वर। मच्चिह्नचिह्निताश्चैव तरवो धरणीतले।।

नराणामिप पक्षीन्द्र किंचित्कालिनवासिनाम्। सर्वेषां च भवेच्चक्रं मस्तके स्पष्टमेव च॥

एवं क्षेत्रस्य माहात्म्यं मृगपक्ष्यादयस्तथा। चक्रनद्युत्तरं तीरे लभते पुण्यमुत्तमम्।।

सालग्रामशिलास्तत्र नानामूर्तिसमन्विताः। पूजनीयाः प्रयत्नेन चतुर्वर्गफलाप्तये॥

ग्रामत्वात्सालरूपस्य तदा प्रभृति तन्नगाः। सालग्रामाभिधास्तार्क्ष्यं कीर्तिते भुवनत्रये।। ये ये भवन्ति पाषाणाः ते सर्वेऽस्मिन्महीधरे। सालग्रामाभिधा प्रोक्ताः भवन्ति पतगाधिप।।

Garuda asks Vishnu as a sequel to the above narration for information about how the marks of discus came to be branded on these stones, and what the purpose of such branding is. And Vishnu tells him that big rocks (ganda, meaning sthulopala, as gandaśaila) were splintered from the holy mountain and they carried marks of discus on them. By splashing of water on them continuously (gandusha), there were small stones and pebbles chipped off from the big rocks, and each of them carried the emblem of Vishnu. Some of these smaller rocks represented Vishņu, some Brahmā and some Śiva; some do not have characteristic forms at all.



श्रीगरुडः।। ये पाषाणास्तु नगज कथं चक्रेण लांछिताः। तत्कारणं मम प्रभो कथयस्व रमापते।।

श्रीभगवानुवाच॥

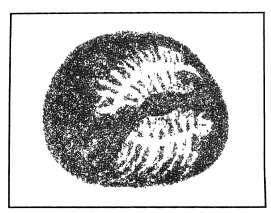
श्रुणु तार्क्ष्य प्रवक्ष्यामि यत्त्वया साधु पृच्छ्यते। गण्डा नामावयोर्मध्ये सुमहच्चक्रलांछिताः।।

तस्माद्गण्डूषसलिले सेचनात्तं नगोद्भवः। सर्वे क्षुद्रांभसास्तेथ पाषाणाश्चक्रलांछिताः॥

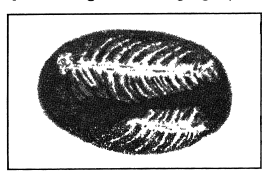
मम रूपधराः केचित् केचिद्ब्रह्मस्वरूपगाः। रुद्रस्वरूपगाः केचित्केचित्किंचिदरूपगाः॥

The phlegm-like foam produced by the splashing of water was transformed into tiny creatures, which were called vajra-kitas, because they had teeth which were hard and adamantine. They were tiny, elongated and thin, and were of different hues. The rock-stones developed forms of discus, either on their exterior or in their interior, as a result of these creatures burrowing into them. The nature and number of discus varied in accordance with the creatures responsible to them. Some of the stones have but a single mark of discus, some two (caused by one creature), some four (caused by two creatures), some six (three creatures), and some eight (four creatures). Aging of the marks of discus is also a significant detail. If the marking is recent it is regarded as most meritorious, and if in remote past it is

least meritorious. If the marking is neither new nor old, it may be meritorious, or otherwise; likewise are markings which are extremely ancient.



गण्डूषान्तर्गश्र्लेष्मबिंदुवः क्रीडतां ययुः।
ते कीटा वजकीटाख्या सूक्ष्मदीर्घाश्च पेशलाः॥
वजदन्तास्तीक्ष्णमुखा नानावर्णसमन्विताः।
तदद्रिजाता पाषाणा बाह्यजा गर्भजाश्च ये॥
षष्टिवर्षं चक्ररूपं कुर्वत्यंतरतोऽश्मनाम्।
एककीटा द्विचक्रं स्याद्द्विकीटास्तु चतुष्टयं॥
कीटत्रया च षट् चक्रं चतुष्कीटाष्टचक्रकम्।
बाह्यतोऽन्तरतो वापि चक्राणामेवमेव हि॥
बालचक्रं महापुण्यं यौवनं च शुभाशुभम्।
वृद्धचक्रं चाल्पपुण्यं अतिवृद्धं शुभाशुभम्।



#### SECTION ONE

Now the first section begins. It deals with differences in śālagrāmas owing to colour. This section is taken from the dialogue between Brahma and Nārada. Red stones or stones with reddish hue bring forth an empire to rule; tawny colour like honey in the stone makes for worldly prosperity as well as final liberation. White coloured stone is suitable for the obtainment of emancipation; yellowcolour in the stone brings wealth; and pale-white contributes to increase of wealth. One must, however, avoid stones which are extremely red. Black-stones are most beneficial, as they make for all worldly prosperity and happiness

### आद्यवर्ग :।।

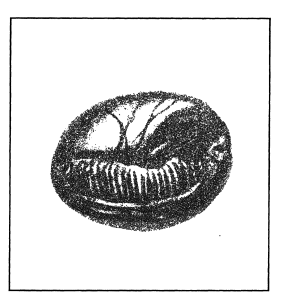
अथ वर्णभेदा उच्यन्ते॥

रक्ताभं रक्तवर्णं च राज्यं भवति नारद। मधुपिंगलवर्णं च भोगमोक्षफलप्रदम्।।

शुक्लाभं मोक्षसिद्ध्यर्थं पीतवर्णं धनागमम्। पाण्डुरं धनवृद्धिं च अतिरक्तं तथा त्यजेत्। कृष्णवर्णं कृष्णमूर्तिं सर्वसौभाग्यवर्धनम्।।

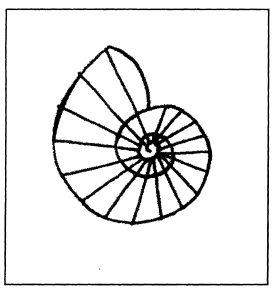
The markings of discus are also various in accordance with 'matha'

padma' and other details (see Volume I). The best are those which are formed by the vajra-kitas. The śālagrāma icons are two-fold; produced in water, and produced on the banks of rivers. The former are soft, while the latter are hard (coarse). The soft stones are suitable for those desiring worldly prosperity; the hard ones are suitable for aspirants of emancipation. The stones also differ in the matter of colour: some are white, some blue-black, black, blue, yellow, golden, greenish, faircoloured, copper-coloured, red, dark red, tawny (honey-hued), multicoloured, ash-coloured, dirty-looking, highly coloured, or of uncertain colour. Śālagrāma-stones are thus of numerous varieties.



हिरण्यगर्भकीटेन निर्मितं चक्रमुत्तमं। मठपद्मादिभेदेन चक्रं बहुविधं स्मृतम्।। मूर्त्तयो द्विविधा ज्ञेया जलजास्तटजास्तथा। जलस्था कोमला स्निग्धा तटस्था परुषा स्मृताः।।

श्वेतं श्यामं तथा कृष्णं नीलं च त्वतसीप्रभं। हेमं पीतं हरिद्राभं गौराभं कांस्यपाण्डुरम्।। रक्तातिरक्तकपिला लोहिता मधुपिंगला। कर्बुरा बहुवर्णं च कलंका धूम्रवर्णिनी।।

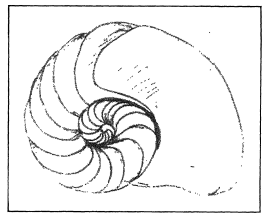


Spiralled shell of Chambered Nautilus

अतिवर्णा विवर्णा च तथा संदिग्धवर्णिनी। एवंविधैस्तथा वर्णैरिति नानाविधाः शिला।।

### II SECTION TWO

The second section deals with the iconic specificity (kshetra, area, residence, provenance) in terms of colour. The Vāsudeva-śālagrāma is white in colour, the Sriman Narayanaśālagrāma is blue-black and the Vishņu - śālagrāma is dark in colour, the Dāmodara-śālagrāma is bluish in hue, and so is the Aniruddhaśālagrāma; the Mādhava-śālagrāma is honey-coloured and the Sankarshanaśālagrāma is red. All the Narasimhaśālagrāmas are tawny in colour, while the Ananta-śālagrāma is multicoloured, and the Vāmana-śālagrāma is of the colour of the atasi-flower. (common flax, Linum usitatissimum)



Nautilus pompilius

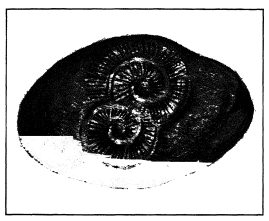
द्वितीयवर्ग:॥

# अथ क्षेत्रनिर्णय:॥

क्षेत्रं तु वासुदेवस्य श्वेतवर्णं प्रचक्षते। श्रीमन्नारायणक्षेत्रं हरिद्राभं विदुर्बुधाः॥ हेमा हिरण्यगर्भां स्यात् श्रीधरं पीतमुच्चते। श्यामं नारायणं ज्ञेयं कृष्णं विष्णुं तथैव च। दामोदरं तु नीलाभं अनिरुद्धं तथैव च। मध्वाभं माधवं ज्ञेयं रक्तं संकर्षणं स्मृतम्।। वर्णतः कपिलं सर्वं नारसिद्धं प्रकीर्त्तितम्। बहुवर्णमनन्तः स्यात् वामनं त्वतसीप्रभम्। क्षेत्रं कथितमित्येवं वर्णतो विनतासुत।।

#### III SECTION THREE

This section deals with the benefits that are secured by the worship of śālagrāmas of different colours and also of different shapes and other physical details (such as smoothness, size, coolness of touch, roundness, elevation, the location of chakras, apertures and so on). Śālagrāma stones occur in several sizes from as small as a gooseberry (āmalaka) to as big as a ball that can just be covered by both palms. Large ones are said to be unsuitable for worship in households. It is mentioned that smaller the stone, the greater are the benefits. The benefits are mentioned suggest the acceptability (grāhyatva) of the stones for worship. There is also an account of how the śālagrāma-stone is to be tested for its genuineness and suitability of worship (see Volume one).



Baddha - Chakra

### तृतीय वर्गः॥

### अथ वर्णफलानि॥

श्वेतं मोक्षप्रदं चैव नीला लक्ष्मीप्रदायिनी।
पुष्टिदा वृद्धिदा श्यामा कृष्णं कीर्तिकरं सदा।।
गौरा पीता धनकरी हेमवर्णं तथैव च।
पाण्डुरा कीर्तिदा ज्ञेया रक्ता राज्यकरी तथा।।
बहुवर्णं श्रीकरं स्यात् विद्यादारप्रदायकम्।
क्षेत्राणां निर्णयं वक्ष्ये वर्णभेदानुसारतः।।

#### ग्राह्या:॥

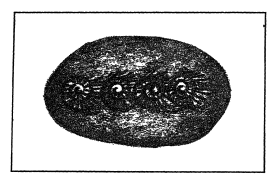
स्निग्धं सूक्ष्मं शीतलांगं वृत्तमुत्रतमस्तकं। वामचक्रं मध्यचक्रं द्वारचक्रं सगह्वरम्।। वानमालाधरा वृत्तं वदनं कमलादिमत्। ये ते ग्राह्या विशेषेण पूजकस्य फलप्रदाः।। स्निग्धां सिद्धिप्रदं नित्यं सूक्ष्मां दिव्यफलप्रदम्। सन्तोषदं शीतलांगं वृत्तं सद्वत्तदायकं।। सर्वत्र संपत्तिदं नित्यं पृथुमुन्नतमस्तकम्।
वामचक्रं मध्यचक्रं पुत्रपैत्रादिवृद्धिदम्।।
कीर्तिप्रदं चारुजं च मौकुन्दं स्यात्सगह्नरम्।
वनमालायुता लक्ष्मी दारसौभाग्यदायकम्।
पृत्तासनं भुक्तिकरं वांछिताखिलदायकम्।
पृत्तावयुक्तं सौभाग्यं धान्यं धेनुफलप्रदं।।
न स्थूलं न कृशं खिन्नं नातिघृष्टं न कर्कशम्।
अन्ते मोक्षो भवेत्तस्थ पूजकस्य न संशयः।।
जंब्वामलकतुल्याया सूक्ष्मचक्रद्धयान्विता।
तस्यामेव सदा कालं श्रिया सह हरिः स्थितः।।
यथा यथा शिला सूक्ष्मा फलाधिक्यं तथा
तथा।
क्षीरे वा तण्डुलैर्वापि सालग्रामं निवेशयत्।।

### IV SECTION FOUR

बुद्धिमान्नरः॥

दृष्ट्वाधिक्यं तयोः किंचित् गृहणीयात्

This section deals with the śālagrāma-stones that are not suitable for worship (agrāhya); the unpleasant and undesirable consequences of the worship of such stones are also recounted in great detail.



Pankti - Chakra

# चतुर्वर्गः॥

#### अग्राह्याः॥

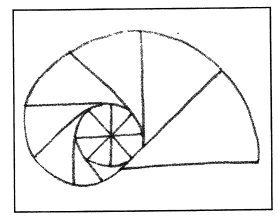
अथाग्राह्या प्रवक्ष्यामि सालग्रामशिलागतान्।
करालं विकरालं च तिर्यक्चक्रं विदिङ्मुखम्।।
पृथुचक्रं चोर्ध्वचक्रमधःपार्श्वशिरोमुखम्।
वक्रतुंण्डं बद्धचक्रं अचक्रं वक्रचक्रकम्।।
भग्नचक्रं भुग्नचक्रं तथा विषमचक्रकम्।
अनुक्तबहुचक्रं च पंक्तिचक्रं विवर्णकम्।।
धूम्राभं कपिलाभं च कलंका मधुपिगंला।
संदिग्धवर्णं स्फुठितं भग्नोष्ठं बंधकं तथा।।
अन्तःस्फुठितभग्नं च दर्दुरं निम्नमस्तकम्।
अतिस्थूलमातिह्रस्वमन्तःसिललधारणम्।।
त्रिकोणं बहुरेखाढ्यं चिह्नहीनं चलासनं।
अर्धमुन्नतमुष्णं च दग्धं घृष्टं च रूक्षितम्।।
छिद्रासनं बहुच्छिद्रं स्फोटं चैहिकवांछिभिः।
पूजायां वर्जनीया स्युः निष्कामश्चेन्न दुष्यति।।



Bhagna - Chakra

करालं कुलनाशः स्यात् विकरालमरिष्टदम्। कार्यविघ्नकरं तिर्यग्विदिग्वक्तं तु शोकदम्॥ अतुष्टिदं स्थूलचक्रं मूढमुच्चाटनं भवेत्। अधोवक्त्रं पार्श्ववक्त्रं क्षयरोगविधायकम्।। शिरेचक्रं पुत्रवृद्धिः प्रतिबद्धकमीरितम्। दुःखप्रदं वक्रतुण्डं मित्रघ्नं बद्धचक्रकम्।। अचक्रं सर्वशून्यं च वक्रचक्रं भयप्रदम्। पापदं भग्नचक्रं च स्तेयदं भुग्नचक्रकम्॥ विषदं चक्रविषमं बहुचक्रं कुलक्षयम्। पंक्तिचक्रं पतिघनः स्यात् विवर्णा कुलनाशिनी।। अधर्मदं मृण्मयं च अतिरक्तं च रोगदम्। कपिला पत्निहानिः स्यात् कलंका क्षयकारिणी॥ मधुवर्णो मध्यमा स्यात् हन्ति संदिग्धवर्णिनी। स्फुटितं पुत्रनाशाय भग्नोष्ठं भुक्तिनाशिनी॥ आस्थानभयदं भग्नं दुर्दुरं क्लेशदं स्मृतम्। क्षयावहं निम्नशीर्षं अतिस्थूलं धनापहम्॥

अति ह्रस्वमपूजाईं त्रिकोणं बन्धुनाशनम्। बहुरेखांकितं दद्यादसत्यं राजसन्निधौ।।



सुकृतघ्नमचिह्नं च स्थाननाशं चलासनम्। कुलवृद्धिवनाशाय चार्धमुन्नतमीरितम्।।

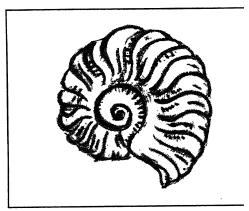
चित्तदाहकमुष्णं च दग्धं मृत्युभयप्रदम्। उद्वेगकारकं रूक्षं छिद्रपृष्ठं तु रोगदम्॥

पैशुन्यदं बहुछिद्रं स्फोटमायुष्यनाशनम्। एते त्याज्यफला प्रोक्ता द्वारमानमथोऽच्यते॥

### **V SECTION FIVE**

This section deals preliminarily with the testing of the śālagrāma for its superior, inferior or midling merit by the method of tying a thread round the stone, and ascertaining the position of the 'entrance' or aperture (dvāra) (see Volume One). It mentions certain group characteristics. The major part of the section is devoted to the enumeration of deities represented in

the śālagrāma-stones (forms Vishņu), determined by the color shape, characteristic marks, locati of `entrances' and other physic features. While it is said that it impossible to exhaust the list of deit specific to the śālagrāmas (the deispecific śālagrāmas bei innumerable), there is here a list eighty - one iconic forms (ekāśīti) Vishņu, which include some forms Brahmā and some forms of Śiva.



Ammonite

# पंचमवर्ग:॥

# द्वारनिर्णय:॥

वृत्ते सूत्राष्टमे भागे उत्तमा मध्यमावुभौ। भागत्रयं कनीयः स्यात् सालग्रामस्य लक्षणम

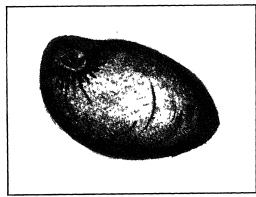
# क्षेत्रदिर्णद्य:॥

क्षेत्रं तु त्रिविधं प्रोक्तं क्षेत्रतो वर्णतस्तथा। मिश्रलक्षणतश्चैव ज्ञातव्यं च विचक्षणैः॥ वामनानामच्युतं स्यात् श्रीधराणां च पावनम्। क्षेत्रं वाराहमूर्तेस्तु श्रीधरं अखिलप्रदम्।। हयग्रीवस्य वाराहं लक्ष्मीक्षेत्रमथापि वा। क्षेत्रं नारायणं ज्ञेयं अन्येषां क्रमशःस्मृतम्।।

लक्षणान्तरयोगेन तत्तत्क्षेत्रमुदाहृतम्। अनेकमूर्त्तिर्यस्यां तु तत्तल्लक्षणलक्षिता॥

वैलक्षण्यं विशेषेण ज्ञातुं शक्यं न वै कलौ। वर्णरूपाद्यवयवैः प्रमाणैभूरिलांछनैः॥

द्वारदेशविभेदेन भेदं केषांचिदुच्यते। मत्स्याद्याः केशवाद्याश्च हयाश्च कपिलास्तथा।।



Matsya-Mūrti

यज्ञदत्तो शिंशुमारो मुकुंन्दो हंस एव च। परं हंसश्च वैकुण्ठः पुण्डरीकाक्ष एव च॥

लक्ष्मीपतिर्देवदेवो वटपत्रशयस्तथा। विश्वंभरो विश्वरूपो गरुडध्वज एव च॥

पीतांबरधरश्चैव सत्यवीरश्रवास्तथा। पुण्डरीकाक्ष अमृताहरणश्चैव चक्रं नारायणस्तथा।। बहुरूपः पुंडरीकः पारिजातः सुदर्शनः। जगद्योनिस्तथाऽनन्तः सेव्या या हरिमूर्त्तयः॥

त्रिमूर्त्तिः हरिपूर्वश्च हरिः शंकरपूर्वकः। लक्ष्मीकान्तः स्वयंभुश्च परमेष्ठी चतुर्मुखः॥

पितामहः स्वर्णगर्भी गरुडः शेष एव च। बलरामः शीरपाणिः प्रलंबघ्नो नरस्तथा।।

शिवनाभिरघोरश्च सद्योजातस्तथैव च। वामदेवस्तथैशानः तत्पुरुषः सूर्य एव च। हैहयश्चेति वै भेदा एकाशीतिविधाः स्मृताः॥

मूर्त्तयो लक्षणं तासां दर्शियष्ये पृथक् पृथक्। मत्स्य'कूर्मीदि मूर्तीनां विज्ञेया प्रायशो मया।।

ग्रंथस्थः शक्यते तस्माच्छब्ददोषो न शक्यते। चक्रवक्त्रशिलाशुद्धिः संयुक्ता यो≤क्तलक्षणैः॥

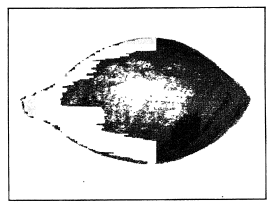
कैश्चिन्र्यूनापि सा मूर्त्तिरुत्तमा सिद्धिदायिनी।।

### VI SECTION SIX

### DAŚĀVATĀRA - MŪRTIS

The section deals with the varieties of the ten incarnatory forms (avatāra) of Vishņu, the twenty-four forms of Vishņu (chaturvimśati-mūrti), and several minor forms (mūrtyantara or vibhūtis) like Kapila, Hayagrīva, Ananta etc. The śālagrāma is identified by the discus-like marks

(chakras) near an opening in the stone (called vadana or mouth, or śilā-dvāra or the gate through which the ammonite worm entered), lines, scratches or holes on the surface suggesting several emblems and weapons of Vishņu in his various forms.



Matsya Mūrthi

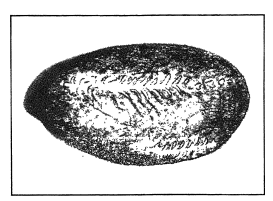
# षष्टःसर्गः॥

#### अथ मत्स्य:॥

The Matsya-śālagramas occur in five varieties: (1) Chitra-varṇamatsya, (2) Śakti-matsya, (3) Śrī-vatsa-matsya, (4) Kāmya-varṇamatsya, and (5) Sushirānkita-matsya.

# मत्स्यमूर्त्ते:पंचभेदा:॥

नानावर्णं तु शक्तिकं श्रीवत्सकांत्स्यसुषिरः पंचभेदाः प्रकीर्तिताः॥



Matsya Mūrti

### चित्रवर्णमत्स्य:॥

नानावर्णयुतोपेता कांस्यवर्णयुतापि वा। दीर्घाकारयुता स्निग्धा द्वारमध्ये द्विचक्रयुक्।।

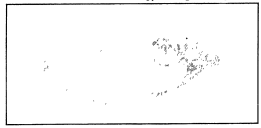
चक्रमेकं पुच्छभागे दक्षिणे शफराकृतिः। वामे प्रदृश्यते रेखा मत्स्यमूर्त्तिः शुभप्रदः॥

### शक्तिमत्स्य:॥

मत्स्याकारं महास्निग्धं बिन्दुना परिभूषितम्। हृष्टीकं शक्तिलिंगं तु चक्रेषु विषमे स्थितं॥

### श्रीवत्सक:॥

मत्स्याकृतिमुखाकारो मुखं दृश्यसुचक्रकम्। श्रीवत्सवनमालाभिः मत्स्यमूर्त्तिः शुभं विदुः॥



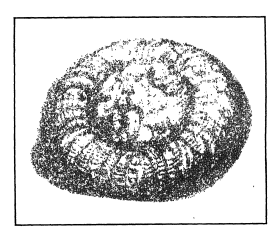
Matsya Mūrti

### कांस्यवर्णः॥

मत्स्यरूपं तदेवास्य दीर्घाकारं तु यद्भवेत्। चक्रत्रयसमायुक्तं कांस्यवर्णं सुशोभनम्।।

# सुषिरांकित:।।

मत्स्याकारं महास्निग्धं बिंन्दुनोपरिभूषितम्। द्वारमध्ये द्विचक्रं स्यात् पृष्ठे तु सुषिरं भवेत्। पुच्छभागैकचक्रं स्यान्मत्स्यमूर्त्तिः शुभप्रदा।।



Sarvakāmakūrma

# (2)KŪRMA- MŪRTI

The Kūrma-śālagrāmas have ten varieties: (1) Manoratha-kūrma, (2) Kāma-kūrma, (3) Sarva-kāma-kūrma, (4) Putra-pautrābhi-vṛddhi-kūrma, (5) Mālā-kūrma, (6) Achakra-kūrma, (7) Kamaṭhākāra-kūrma. (8) Chitra-varṇa-kūrma, (9) Aṇḍa-dvaya-kūrma, and (10) Varāha-kūrma.

# कुर्मः॥

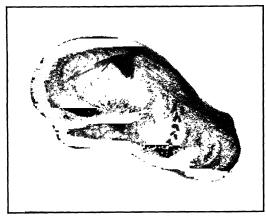
दशभेदाश्च कूर्मः स्यान्मनोरथ कामदः। सर्वकामः पुत्रपौत्रः श्रीमाला चक्रहीनतः। कमठाकारचित्रं तु अण्डद्वयवराहकम्॥

# मनोख कूर्मः॥

कूर्मः स्यादुन्नतः पृष्ठे श्वेताभो गोखुरान्वितः। विख्यातो दुर्लभः सर्वं मनोरथफलप्रदः॥

# कामकूर्म:॥

बिंन्दुत्रयान्विता वापि शंखचक्रयुताऽपि वा। दीर्घदक्षिणवामा स्यात् भानोर्वलयपंचकैः। पूजिता कूर्ममूर्त्तिः स्यात् दुर्लभा सर्वकामदा।।



Mālākūrma

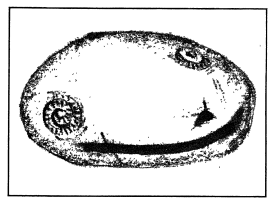
# सर्वकामकूर्म:।।

वृत्तायता कूर्ममूर्त्तिः कलंकछविसंयुता। स्नुहिपुष्पाकृतिर्वापि चक्रस्योभयपार्श्वतः। कूर्ममूर्त्तिः खगेशान सर्वकामफ्लप्रदा॥

# पुत्रप्रदायककूर्म:॥

वर्तुला कमठाकारा दीर्घद्वारं तु वैखरा। नाभिचक्रयुतो रम्या कूर्माकारं तु पार्श्वतः॥

स्थिरा स्थाणु चिता पृष्ठे उन्नता नीललोहिता। कूर्ममूत्तिरिति ख्याता पुत्रपौत्राभिवृद्धिदा।।



Kamaṭha - Kūrma Mūrti

# मालाकूर्म:॥

तुरंगमुकुराकारो वनमालांगचक्रवान्। श्यामलो हेमबिंदुः श्रीमालाकूर्मस्तु दुर्लभः॥

# अचक्रकूर्म:॥

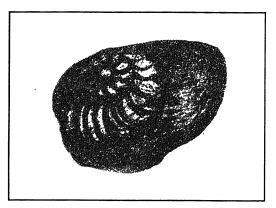
बिंदुत्रयसमायुक्तं चक्रं वा शंखलांछनं। सुदीर्घदक्षिणास्यं च तत्र चक्रेण लांछितम्।। वृत्तलक्षणसंयुक्तं भानोर्वलयपंचकं। कूर्ममूर्त्तिरचक्रं तु दुर्लभं भुवनत्रये।।

# कमठाकारकूर्म:।।

दुर्लभं कमठाकारं दीर्घद्वारं तु दक्षिणे। नाभिचक्रं तु सल्लग्नं पार्श्वे कूर्माकृतिर्भवेत्।।

# चित्रवर्णकूर्म:॥

स्थूलं च निबिडाकारं श्यामवर्णं सुचक्रकम्। कर्बुरे वाऽथ कपिलं नीलं वा कूर्ममुच्यते॥

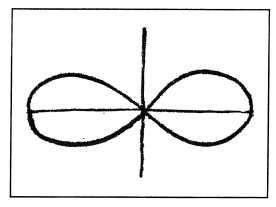


Varāha Mūrti

# राष्ट्रस्थाः तिः॥

अण्डद्वयसमायुक्तं चक्रं लांछितं शुभम्। दीर्घदक्षिणवामा स्यादास्ये चक्रसमीपतः।।

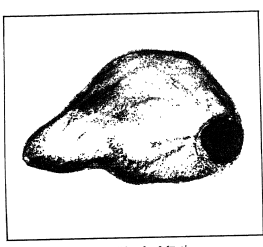
तत्र लक्षणसंयुक्तं भानोर्वलयपंचकैः। कूर्ममूर्तिर्वराहं च दुर्लभं सर्वकामदम्॥



Aṇḍa - Dvaya (Lemniscate of Bernoulli)

# (3) VARĀHA-MŪRTI

The Varāha-śālagrāmas occur in twelve varieties: (1) Śyāmala-varāha (2) Śakti-varāha (Śānti-varāha), (3) Indra-nīla-varāha, (4) Aṅkuśākāra-varāha (bhū-varāha) (5) Ūrvī-varāha, (6) Dhānya-varāha, (7) Amṛta-varāha, (8) Bhū-varāha, (9) Śveta-varāha, (10) Dharaṇī-varāha, (11) Moksha-varāha and (12) Lakshmī-varāha.



Bhū - Varāha Mūrti

वाराहा द्वादशभेदाः श्यामलं शांतिरूपधृक्। इन्द्रनीलांकुशाकारो उर्वि धान्यफलप्रदा।। अमृतो भूवराहौ द्वौ श्वेताभौ धरणीप्रभुः। मोक्षवराह लक्ष्मीस्तु दक्षपार्श्वे द्विचक्रयुक्।।

### श्यामलवराह:॥

दीर्घास्यं श्यामलाकारं पृथ्वीवलयवेष्टितं। द्वारदेशे लसच्चक्रं वाराहं परिचक्षते।।

### शक्तिवराहः॥

वाराहं शक्तिलिंगं तु चक्रेषु विषमे स्थिते॥

# इन्द्रनीलवराह:।।

इन्द्रनीलनिभं स्थूलं त्रिरेखालांछनं शुभं। वाराहमिति विज्ञेयं सर्वकार्यफलप्रदम्।।

# अंकुशाकारभूवराह:॥

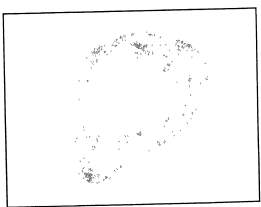
अयश्चक्रांतिकलसदेकदंष्ट्रं च तादृशं। अंकुशाकारवदनं वाराहं भूप्रदं शुभम्।।

# उर्वीवराहः॥

वामचक्रं बृहन्नेत्र पुष्कलं तिर्यगाकृतिः। पातालांगुलिकाछिद्रं रक्तनीलसमप्रभम्। उर्वीवराहमित्याहुर्भूप्रदं कुलवर्धनम्।।

### धान्यवराहः॥

अधोवक्त्रमतिस्निग्धमहोन्नतमदायिकम्। वाराहं धान्यफलदं सर्वैराराधनीयकम्।।



Varāha - Mūrti

### अमृतवराह:॥

सुमुखं सूक्ष्मचक्रं च उन्नतं मस्तकोपरि। त्रिबिन्दुभिः परिवृतं वाराहममृतप्रदम्।।

### भूवराह:॥

अतसीकुसुमप्रख्यं नीलोत्पलनिभं तु वा। दीर्घाकारं स्थिरं तियगृद्धरयुक्तं सजर्झरम्।। पृष्ठोन्नतं च दीर्घास्यं वामतश्रक्रमुन्नतम्। स्पष्टरेखासमायुक्तं वाराहाकृतिरेव वा।। आस्यमानं तु वा तार्क्ष्य पादलांगुलकं तथा। दृश्यते कौस्तुभाकारा रेखा पृष्ठे च पार्श्वके।। वराहमूर्तिरित्युक्तं राज्यलक्षमीप्रदा नृणाम्। पुत्रपौत्राभिवृद्धिश्च भूप्रजाज्ञानवर्धनम्।।

### श्वेतवराह:।।

दीर्घघोणसमायुक्तं एकदंष्ट्रं सुनिर्मलं। वनमालायुतं रम्यं श्वेतं वाराहमुच्यते॥

### धरणीवराह:।।

सुखासनं सुपीताभं सुक्ष्मदंष्ट्रं सुचक्रकम्। सुदंष्ट्राभ्यां समोपेतं वाराहं धरणिप्रदम्।।

# मोक्षवराह:॥

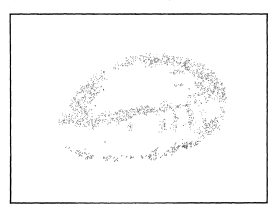
घोणरूपी वराहाख्या चतुर्लाछनसंयुता। सा दद्यात्मोक्षसिध्यर्थं ब्रह्मचारिभिरर्चिता।।

### लक्ष्मीवराह:॥

कृष्णपीतोन्नतः पृष्ठे वर्तुलावर्तपूजितम्। दक्षपार्श्वे स्थिते चक्रे समलिंगे प्रदृश्यतः। वनमालायुता लक्ष्मीवराहः परिकीर्तितः॥

(दक्षिणे कल्पवृक्षं च लक्षयेद्भ्वराहकं। वामपार्श्वे च तिष्ठाते द्वारपार्श्वस्थदंष्ट्रिके।।

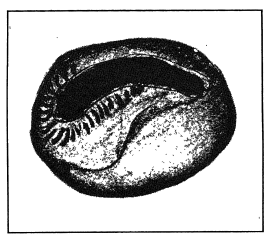
वामपार्श्वस्थचक्रे वनमालाविभूषितम्। भुग्नचिह्नकौस्तुभेन विराजितम्।।)



### (4) NĀRASIMHA

There are twenty-four varieties of Narasimha-śālagrāma: (1) Lakshminarasimha (in 3 sub-varieties), Yogānanda-naṛasimha, (5) Bālanarasimha, (6) Vidyujjihva-narasimha, (7) Vibhīshaṇa-narasimha (8) Adhomukha-narasimha, (9) Pātālanarasimha, (10) Sarvato-mukhanarasimha, (11) Rākshasa-narasimha, (12) Vidāru(ra)ṇa narasimha, (13)

Kukshi-narasimha, (14) Bhitti-narasimha, (15) Vijaya-narasimha, (16) Kāpila-narasimha, (17) Jvālā-narasimha, (20) Mahā-jvālā-narasimha, (21) Śuddha-narasimha, (22) Baddha-chakra-narasimha, (23) Damshṭrī-karāla-narasimha, (24) Vakra-damshṭra (Eka-damshṭra) narasimha. It is usual for Nārasimha-śālagrāmas to have four chakras; sometimes there are only two chakras on the left side, or in the middle.



Narasimha

### नरसिंह:॥

चतुर्विंशः प्रकारा स्युः नारसिंहस्य मूर्तयः। तत्रापि त्रिविधा लक्ष्मीनृसिद्धाख्य विदारुणः॥

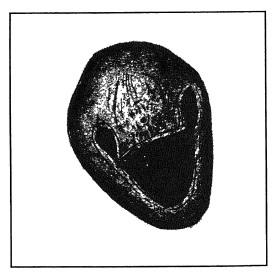
चतुश्चक्रनृसिंहश्च केचिद्वामद्विचक्रयुक्। केचिन्मध्ये द्विचक्रं स्यात् त्रिविधं कृष्णकापिलम्।। योगानन्दश्च बालश्च विद्युज्जिह्नो विभीषणः। अधोमुखश्च पातालः सर्वतोमुख राक्षसः॥

द्वयोविर्रलौ कुक्षिभित्तिर्विजयकापिलः। अल्पञ्चाला महाञ्चाला भूलब्धश्च चक्रवान्। दंष्ट्राकरालवदनश्चैकदंष्ट्रो महाविभुः॥

# लक्ष्मीनृसिंह:॥

# चतुश्चक्रलक्ष्मीनृसिह्यः॥

महाचक्रांकितं सत्सूक्ष्मचक्रबिलान्तरे। लक्ष्मीनृसिंहं कापिलं वर्णतः क्षेत्रभावना।। वामपार्श्वे स्थिते वक्त्रे कृष्णः सस्वर्णबिन्दुके। लक्ष्मीनृसीह्मो विज्ञेयो भुक्तिफलप्रदः।। द्विचक्रं च बृहद्वक्त्रं कापिलं कनकप्रदम्। लक्ष्मीनृसिंहस्तन्नामा ब्रह्मचारिभिरर्चितम्ः।।



Vibhīshaņa - Narasimha

### योगानन्द:॥

नारसिंह यं त्रिभिर्बिन्दुं किपलं पंचिबन्दुकम्। योगानृसिंहं विज्ञेयं भोगमोक्षं च विंदित।।

### बालनारसिंह:॥

सूक्ष्मरंध्रं द्विचक्राढ्यं वनमालाविभूषितम्। तद्वालनारसिंहाख्या नृणां संसारमोचनम्।।

# विद्युज्जिह्न:।।

द्विचक्रं द्विमुखं स्थूलं दूर्वाभं चोन्नतं शिरः। हारिद्राभदं पुंसां विद्युज्जिह्ननृसिंहकम्।।



Pātāla - Narasimha

### विभिषण:॥

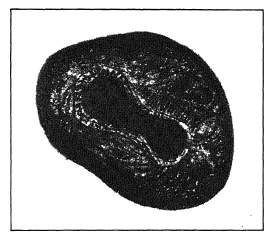
दीर्घाकारं दीर्घवक्तं झषकास्यं बृहत्तरम्। विभिषणमिति ख्यातं दीर्घदुःखफलप्रदम्।। ब्रह्मचर्येण पूज्यते नान्यतः पूजितो भवेत्।।

# अधोमुख:॥

पुरः पार्श्वे च पृष्ठे च चक्रैरप्युपशोभितं। अधोमुखिमिति ख्यातं अर्चकानां विमुक्तिदम्।।

#### पाताल:॥

बहुचक्रं बहुद्वारं बहुवर्णं बहूदरम्। पातालनारसिंहाख्यं भिक्षूणाममृतप्रदम्।।



Jvālā - Nṛsimha

# सर्वतोमुख:॥

सप्तचक्रं बहुमुखं समन्ताद्वर्णभूषितम्। सर्वतोमुखमाख्यातं बभ्रुवर्णं तु मोक्षदम्।।

#### राक्षस:॥

बहुच्छिद्रं भिन्नवक्रं सुवर्णकनकांचितम्। तच्छिद्रराक्षसं ज्ञेयं नृसिंहं गृहदाहकम्।।

# विदारुणद्वयम्॥

कपिलो ग्रंथिमालाढ्यो रक्तबिन्दुखुरन्वितम्। विदारुणाभिधानाख्यो नृसिंहो दीर्घकेसरः॥ अन्तश्चक्रे बृहद्वारं दक्षिणोन्नतमस्तकम्। विदारुणामिति ख्यातं दंष्ट्राभ्यामुपशोभितम्।।

# कुक्षिनृसिहा:॥

अस्पष्टचक्रं अल्पास्यं अल्पभारं महोदरं। तत्कुक्षिनारसिंहाख्यं वनवासी भवेच्चिरम्।। ब्रह्मचर्यविहीनेन नारसिंहोऽर्चितो यदि। व्याधिपीडाभयं तस्य वह्निना दह्यते गृहम्।।

# भित्तिनृसिह:॥

विवृत्तास्यं वामचक्रं वर्तुलं कपिलप्रभम्। नारसिंहं गृहस्थानां भीतिदं बिन्दुभिर्वृतम्।।

### विद्याप्याप्याची

स्थूलचक्रं द्वयं मध्ये गुंजालाक्षादिवर्णकं। स्फुटितं विषमं चक्रं नारसिंहं तु कापिलम्। संपूज्य मुक्मिमाप्नोति संग्रामे विजयी भवेत्।।

# कपिला नारसिंहं:।।

कपिला नारसिंहं तु पृथुचक्रं सुदंष्ट्रकम्। ब्रह्मचारिभिरभ्यर्च्योऽन्येषां नास्ति योग्यता।।

# ज्वालानृसिंह:॥

बिलपार्श्वेऽथदंष्ट्रीकं कपिलं स्थूलचक्रकम्। ज्वालानृसिंहमित्याहुः प्रतिमस्करिपूजितः॥

# महाज्वालानृसिंह:।।

स्थूलं च विवृतास्यं च नीलं वा किपलं पृथु। महाज्वालानृसिंहस्य वृत्तिमस्करिपूजितः॥

### शुद्धनृसिंह:॥

नारसिंहो महादेवो पृथुचक्रसुदंष्ट्रकः। ब्रह्मचर्येण संपूज्यो नान्यतः पूजितो भवेत्।।

# बद्धचक्रनृसिंह:॥

किपलो नारसिंहस्तु बद्धचक्रस्तदांतरे। ब्रह्मचार्येण संपूज्यः नान्यतः पूजितो भवेत॥

# दंष्ट्री कराल:॥

नृसिंहस्तु त्रिबिन्दुश्च कपिलाभो बृहद्विलः। दंष्ट्राकरालवदनस्यायतास्यातिरूक्षकः॥

अथवा तु नृसिंहाभो प्रकाशो वा खगिधप। मुखाकृतिर्व्याध इत्युक्त पार्श्वदंष्ट्राकृतिस्तु वा। नारसिंह इति ख्यातो यतिभिः पूज्य उच्यते।।

# वक्रदंष्ट्रनृसिह:॥

सुवर्णिबन्दुसंयुक्तं पृथुकं तु बृहन्मुखं। वक्रदंष्ट्रनृसिंहं तु यतीनां प्रीतिदं सदा।।

### (5)VĀMANA-MŪRTI

Twenty - one are the varieties of Vāmana-śālagrāma: (1) Dadhi-vāmana, (2) Śuddha-vāmana, (3) Atasi-pushpa-vāmana, (4) Hemānga-vāmana, (5) Indra-nila-vāmana, (6) Chitra-kuṇḍala-vāmana, (7) Sūkshma-dvāra-vāmana, (8) Bhū-lābha-vāmana,

(9) Abhishtartha-vāmana, (10) Īpsita-vāmana, (11) Kāmya-vāmana, (12) Bṛhat-kukshi-vāmana, (13) another Dadhi-vāmana, (14) Ujjvala-vāmana, (15) Dadhi - budbuda-vāmana, (16) Rakta-bindu-vāmana, (17) Mahābhāra - vāmana, (18) Śyāma - kṛshṇa-vāmana, (19) Sitomukha-vāmana, (20) Aṇḍa-dvaya-vāmana, and (21) Rakta-nilābha-vāmana. Another variety known as Dadhi-gopāla-vāmana is added at the end. It is also mentioned that the varieties 13, 14, 15, 16, 17 and 18 as also the last one are sub varieties of Dadhi - vāmana

#### वामन:॥

एकविंशं प्रकारा स्युर्वामनः परिकीर्तिताः। तन्मध्ये दशभेदा स्युर्दिधवामनमुच्यते।। शुद्धवामनित्याहुः अतसीपुष्पमेव च। हेमांगिमन्द्रनीलं च चित्रकुण्डलमेव च।। सूक्ष्मद्वारं च भूलाभं अभीष्टार्थं च ईप्सितम्। काम्यदं च बृहत्कुक्षिदिधवामनमुच्यते।। कदंबकुसुमप्रख्यं दिधबुद्धदमुज्वलं। रक्तिबन्दुर्महाभारः श्यामकृष्णं सितोमुखम्।। अंडद्वये रत्ननीलौ दिधगोपालकः स्मृतः।।

#### शुद्धवामन:॥

वर्तुलं चातिह्नस्वं च वामनः परिकिर्तितः। कदंबकुसुमाकारो रेखापंचकसंयुतम्।। अन्नपानसमृद्धिः स्यात् सर्वसौभाग्यवर्धनः। आरोग्यसुखदश्चैव वामनः परिकीर्तितः॥

### अतसीपुष्पवामनः॥

अतसीपुष्यसंकाशं बिन्दुना परिभूषितम्। हस्वं सवर्तुलं चैव वामनः परिकीर्तितः॥

### हेमांगवामन:॥

वृत्ताकारः छत्रशिराः श्रीभूबिन्दुसमुज्वलः॥ हेमधूलिपरिक्षिप्तं हेमांगं वामनं विदुः॥

### इन्द्रनीलवामनः॥

इन्द्रंनीलनिभाकारं वनमालाभुजोज्वलम्। ह्रस्वः सुवर्तुलं चैव वामनं परिचक्षते॥

### चित्रकुण्डल:॥

अतसीपुष्पसंकाशं बिन्दुना परिभूषितम्। छत्रकुण्डलसंयुक्तं वक्त्रे वा बिन्दुपूर्वकम्। ह्रस्वः सुवर्तुलं चैव वामनः परिकीर्तितः॥

# सूक्ष्मद्वार:॥

सुवर्णाबिन्दुसहितं हस्वचक्रं सुवर्तुलम्। सूक्ष्मद्वारं स्निग्धवर्णं वामनः परिकीर्तितः॥

# भूलाभवामन:।।

वर्तुलं स्निग्धमत्यन्तस्पष्टचक्रसमन्वितम्। ह्रस्वमुन्नतमित्येव दीर्घास्यमतिगह्नरम्।।

स्फुरद्रेखावलियतं नाभिस्तस्योन्नतो भवेत्। चक्रस्योभयपार्श्वे तु स्नुहिपुष्पाकृतिर्भवेत्।। केसरावयतेतार्क्ष्यां इतंज्योते (?) चक्रपार्श्वयोः। वामनं गृहिणां श्रेष्ठं सुखसौभग्यदायकम्।। अन्नवृद्धिं प्रजावृद्धिं भूलाभं दिशति ध्रुवम्।।

### अभीष्टार्थं:।।

ऊर्ध्वं च समचक्रो वा अभीष्टर्थप्रदोऽर्चितः। वर्तुलं चातिसूक्ष्मश्च वामनं परिकीर्तितः।।

### ईप्सितवामन:।।

मध्यचक्रमतिह्नस्वमतिस्नग्धं च कार्ष्णिवान्। स्पष्टचक्रं वामनं स्यान्नृणामीप्सितकारणम्।।

#### काम्यवामनः॥

अतसीकुसुमप्रख्यं किंचिदुन्नतमस्तकम्। तद्वामनं कामदं स्यात्किंचिदस्पष्टचक्रकम्।।

### बृहत्कुक्षि:॥

वर्तुलं नीलमेघाभं वनमालाविभूषितं। सूक्ष्मरंध्रं बृहत्कुक्षिं वामनं भुवि दुर्लभम्।।

### दधिवामन:॥

कदंबकुसुमप्रख्यं रविपुंजसमप्रभं। चक्रस्योभयपार्श्वे तु स्नुहिपुष्पाकृतिर्भवेत्।।

#### उज्वलवामन:॥

इन्द्रनीलनिभाकारं वनमालांबुजोज्वलम्। ह्रस्वं सुवर्तुलं चैव वामनः परिचक्षते।।

# दधिबुद्धद:।।

एतल्लक्षणसंयुक्तं दिधबुद्धदशोभितम्। वामनं नीलमेघाभं वदन्ति दिधवामनम्।।

### रक्तबिन्दु:।।

वर्तुलं चातिह्रस्वश्च रक्तिबन्दुमहद्युतिः। दिधवामनसंज्ञा स्याद् दुर्लभः सर्वकामदः॥

### महाभार:॥

स्निग्धमव्रणकं चैव वर्तुलं च सुशोभनम्। श्यमलं च महाभारं दिधिबन्दुसमन्वितम्। दिधवामनिमत्युक्तं पशुपुत्रविवर्धनं।।

### श्यामकृष्ण:॥

ह्रस्वं सुवर्तुलं चैव बिन्दुना परिभूषितम्। दिधवामनमित्युक्तं दुर्लभं भुवनत्रये॥

# सितोमुख:॥

अतसीपुष्पसंकाशं बिन्दुना परिभूषितम्। यो वामनाभिधो देवो श्वेतबिन्दुयुतो मुखे। दिधवामनसंज्ञा स्याद्गोभूधान्यधनप्रदः॥

#### अण्डद्वय:॥

अण्डद्वयं च ह्रस्वं च श्रीकरं वनमालया। कुष्णवर्णं महास्निग्धं बिन्दुना परिभूषितं। दिधवामनमित्युक्तं दुर्लभं सर्वकामदम्।।

# रक्तनीलौ॥

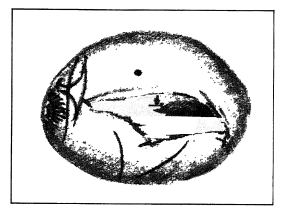
अधश्चक्राग्रविलसद्दधिबिंदुसमायुतम्। वामनं रक्तनीलाभं वदंति दधिवामनम्।।

### दधिगोपालवामन:॥

ऊर्ध्वचक्राग्रविलसद्दधिबुद्धदशोभितम्। मृत्युदारिद्र्यनाशं च दधिगोपालवामनम्॥

### (6) PARAŚURĀMA-MŪRTI

There are only four varieties of Paraśu-rāma-śālagrama: (1) Rāja-pūjya-paraśurāma, (2) Śānta-paraśurāma, (3) Atasī-pushpa-paraśurāma and (4) Dūrvābha-paraśurāma.



Rājapūjya - Paraśu-rāma

### परशुराम:॥

चतुर्धा परशुरामं च राजपूज्य सुशांतिदः। अतसीपुष्पसंकाशो दूर्वीदलनिभप्रभः॥

# राजपूज्य:॥

सितकृष्णारुणोपेतं दीर्घद्वारं बृहद्विलम्। भित्तिभगे गतं चक्रं वामे वा दक्षिणेपि वा। चक्रभागे भवेत् बिन्दुः परश्वाकृतिरेखया।। पृष्ठे वा पार्श्वतो वाथ रेखा दंष्ट्राकृतिर्भवत्। जामदग्निस्तु भगवान् स्वर्चनीयो महीभृताम्।।

#### शान्त:॥

केवलं लांछितं पृष्ठे परश्वाकृतिरेखया। स जामदग्निस्तु भगवान् शान्ताख्यो शान्तिदो-र्चितः॥

# अतसीपुष्प:॥

अतसीपुष्पसंकाशं बिन्दुना परिभूषितम्। पीतवर्णं धनुर्बाणं परशुलांछनभूषितम्।। राममूर्तिरिति ख्यातं सर्वमृत्युहरं शुभम्।।

# दूर्वाभ:॥

लसत्परशुरेखाढ्यो दूर्वाभो मस्तकोऽन्ततः। नाभिदेशे लसच्चक्रो रामः स्याज्जमदग्निजः॥

### (7) RĀMĀMŪRTI

Dāśarathi-rāma-śālagrāma has twenty-four varieties, among which Dāśaratha-rāma, (2) Paṭṭābhirāma, (3) Sīṭārāma (with one to seven chakras), (4) Vira-rāma, (5) Bāla-rāma, (6) Daśa-kaṇṭha-kulāntaka-rāma, (7) Parivāra-paṭṭābhirāma (with four chakras), (8) Vijaya-rāma, (9) Śrī-rāma, (10) Gopāla-rāma, (11) Kalināśakara-rāma, (12) Vana-rāma, (13) Yoga-rāma (Dhūsara), (14) Rāma-pañjara, and (15) Rāma-bāṇa are described here.

#### राम:॥

सर्वेषां राममूर्तीनां लक्षणं पतगोत्तम। श्रुणु भक्त्या प्रवक्ष्यामि सर्वमंगलकारणम्।।

अतसीपुष्पसंकाशं बिन्दुना परिभूषितम्। पीतवर्णं धनुर्बाणपरश्वाकृतिशोभितम्। राममूर्तिमिति ख्यातं सर्वमृत्युहरं शुभम्।।

# राममूर्तिलक्षणम्।।

बाणतूणीरचापाढ्यः श्यामवर्णः स्त्रगन्वितः। चतुर्विशत्प्रकारेण रामो दशरथात्मजः॥

सीतारामस्तु तत्राभि दशभेदाः प्रकीर्तिताः। पट्टाभिरामस्तन्मध्ये द्वादश सप्त पंच च।।

एक द्वि त्रि चतुः पंच षण्मूर्तिश्चक्र वृद्धियुक्। चतुर्भेदा त्रिचक्रः स्याद् द्विचक्रं द्विविधं स्मृतम्॥

द्वयोर्दाशरथी वीरदशकण्ठकुलान्तकः। गोपालक्षेत्रविजयो ह्यष्टराम इति क्रमात्। रामपंजरबाणौ द्वौ बलशालि ततःपरं॥

# सीताराम:॥

### द्विचक्रसीताराम:॥

कृष्णवर्णो धनुः पार्श्वे वनमालोपशोभितः। भानुस्त्रयसमायुक्तः स्वर्णिबन्दुसमस्तकः। जानकीवल्लभो रामस्त्वभीष्टफलदः शुभः॥

### अपरो द्विचक्रसीतारामः॥

चापबाणांकुशश्ख्त्रध्वजचामरसंयुतः। वनमालाधरो देवः सीतारामः प्रकीर्तितः॥

### त्रिचक्रसीतारामः॥

कुक्कुटांडसमोपेतमधोवक्तं सकुंडलम्। द्वारदेशे समासक्तकल्पवृक्षेण चिह्नितम्।। वामपार्श्वे शिरश्चक्रं रेखालांछनचिह्नितम्। सीतारामः स विज्ञेयो भुक्तिमुक्तिफलप्रदः।।

### त्रिचक्रसीताराम:।।

कोदंडी कुक्कुटांडाभो बाणतूणीरसंयुतः। गोखुरे पुच्छचक्रे च सीतारामः स उच्यते॥

### अपरः त्रिचक्रसीतारामः॥

कुक्कुंटांडसमोपेतमधोवक्त्रं सकुंडलम्। द्वारदेशे समासक्तकल्पवृक्षेण चिह्नितम्।। बाणतूणीरचापाढ्यं बहिश्चक्रसमन्वितम्। सीताराममिति ख्यातं भुक्तिमुक्तिफलप्रदम्।।

### अन्यः त्रिचक्रसीतारामः॥

सव्यापसव्यतूणीरौ पृष्ठे चाभ्यां विराजितम्।। सीताचक्रसमोपेतं सीताराममिति स्मृतम्।।

# चतुश्चक्रसीतारामः॥

वदनेष्वेकवदनश्चतुश्चक्रोंऽबुदप्रभः। चापबाणांकुशश्छत्रध्वजचामरसंयुतः॥ वनमालाधरो देवः सीतारामः प्रकीर्तितः। सर्वसौभाग्यदश्चोक्तः सर्वत्र विजयो भवेत्।।

### पञ्चचक्रसीताराम:।।

द्वारद्वये चतुश्रक्रो वामतश्चैकचक्रवान्। बाणतूणीरचापाढ्यः सीतारामः स्नगन्वितः॥

चक्रैस्तु कैवलैर्युक्तं पंचिभः समलंकृतम्। वनमालालांछनं च तत्रास्ते श्रीसहायवान्॥

तास्मिन्गृहे न दारिद्र्यं दुःखशोका न सन्ति हि। न चोरादिभयं तत्र दुर्यहैः स न पीडयते। अंन्ते मोक्षं भवेत्तस्य पूजकस्य न संशयः॥

# षड्चक्रसीताराम:।।

द्वारद्वयचतुश्चकः श्यामवर्णः स्नगन्वितः। कोदंडी कुक्कुटांडाभो बाणधारी च तूणवान्। पृष्ठचक्रः शिरश्चक्रः सीताराम स उच्यते।।

रेखाकारधनुर्बाणं शिरश्चक्रसमन्वितम्। कल्पद्रुमसमायुक्तं द्वे द्वे चक्रे तु पार्श्वयोः। पट्टाभिराममित्युक्तं दुर्लभं भुवनत्रये।।

# सप्तचक्रपट्टाभिराम:।।

पूर्वभागे त्रिवदनः पार्श्वे चक्रसमन्वितः। बाणतूणीरचापाढ्यो कल्पवृक्षसमन्वितः।।

सिंहासने समासीनः रामः परिजनैः सह। पट्टाभिराममित्युक्तं राज्यलक्ष्मीप्रदं नृणाम्।।

### पंचचक्रपट्टाभिराम:॥

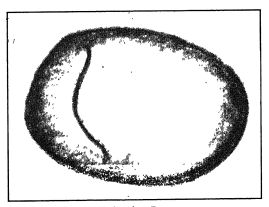
रेखाकारधनुर्बाणं शिरश्चक्रसमन्वितम्। कल्पवृक्षसमायुक्तं द्वे द्वे चक्रे च पार्श्वयोः। पट्टाभिराममित्युक्तं दुर्लभं भुवनत्रये।।

### एकचक्रराम:॥

एकचक्रं तु वदने कृष्णवर्णा सुशोभना। बाणतूणीरचापाढ्या कल्पवृक्षसमन्विता। सा राममूर्तिर्विज्ञेया पूजकस्य फलप्रदा।।

#### दशस्थरामः॥

कोदंडकुक्कुटांडाभं श्यामलं पृष्ठतोन्नतम्। सव्यापसव्यतूणीरसुषिराभ्यां विराजितम्।। कल्पद्रुमसमायुक्तं पृष्ठे च्छिद्रसमन्वितम्। रामं दाशरिथं प्राहुः दुर्लभं भुवनत्रये।। दशरथरामः रेखाकारधनुर्बाणं स्थूलदीर्घसवज्रकं। नाभिचक्रबहुच्छिद्रं रामं दाशरिथं विदुः।। धनुषैकेन संयुक्तं वर्तुलं किंचिदायतं। कोदंडरामनाम स्याच्छुद्धनीलांबुदप्रभः।।



Kodaņḍa - Rāma

### वीरराम:॥

बाणतूणीरचापाढ्यः कुंडलस्रक्समाहितः। सूक्ष्मकेसरचक्राढ्यो वीररामः श्रियावहः॥

#### बालराम:॥

पृष्ठभागे पंचरेखाश्चापो बाणश्च पार्श्वयोः। स बालरामो विज्ञेयः पुत्रदायी न संशयः॥

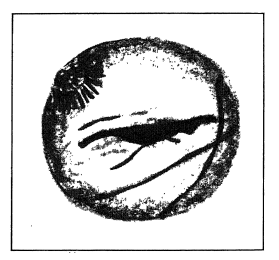
### दशंटंच्यव्युः लांतकः॥

कोदंडकुक्कुटांडाभं श्यामलं पृष्ठतोन्नतम्। रखद्वयसमोपेतं द्वारपार्श्वे स्वगेश्वर। धनुराकृतिरेखा च दृश्यते पार्श्वतोथवा।। पृष्ठतो वा भवेद्रामः दशकंठकुलांन्तकः। परीवारद्वादशचक्रपट्टाभिरामः।। कोदंडं कुक्कुटांडांगं श्यामलं पृष्ठमुन्नतम्। बाणतूणीरचापाढ्यं कल्पवृक्षसमन्वितम्।। समसूक्ष्मलसच्चक्रं पंचवक्त्रेण वेष्टितम्।। छत्रचामररेखाढ्यं पार्श्वचक्रसमन्वितं। कूर्मचक्रमधोभागे पंकजेन समन्वितम्।। सिंहासने समासीनं रामं परिजनैः सह। पट्टाभिराममित्युक्तं राज्यलक्ष्मीप्रदं नृणाम्। पुत्तपौत्राभिवृद्ध्यर्थं भुाक्तिप्रज्ञानवर्धनं।।

# चतुश्क्षपरिवारपट्टाभिरामः॥

द्वारद्वयचतुश्चक्रो यत्र कुत्र त्रयस्तथा। वनमालापुष्करं च बाणतूणीरसंयुतः॥ सीताभरतशत्रुघ्नलक्ष्मणप्राणसेवितः।
स्पष्टचक्रः स्थिरासीनश्च छत्रचामरभूषितः।।
अभिषिक्तो महारामः धनधान्यसुखप्रदः।
मध्यमं रामचक्रं हि वामे सीतासमन्वितम्॥
दक्षिणे लक्ष्मणोपेतं पार्श्वेकत्रेऽतिगह्वरे।
शत्रुघ्नभरतोपेतमासनोपरि चाग्रतः॥
एकवक्त्रेहनूमन्तं सुग्रीवेण च संयुतम्।
जंबूफलसमाकारं तूणीरद्वयमंडितम्॥
ध्वजचामरसंयुक्तं बाणं बाणासनोज्वलम्।
सुवर्णीबन्दुखचितं कृष्णमुन्नतमस्तकं॥

पट्टाभिषिक्तं श्रीरामं परिवारसमन्वितम्। आयुरारोग्यदं पुंसां पुत्रपौत्राभिवर्धनम्। श्रीकरं सर्वपापघ्नं सर्वत्र विजयप्रदम्।।



Vijaya Rāma

### विजयराम:॥

दिव्यबाणेन संयुक्तं चापतूणीरसंयुतम्। करालवदनं रक्तबिन्दुयुक्चक्रशोभितम्। यः स्याद्विजयरामाख्यः केसरोपेतचक्रयुक्।।

### त्रिचक्रबालराम:॥

पूर्वभागे त्रिवदनस्त्रिकोणे यत्र लोकपाः। श्रीराम इति विख्यातः सचिन्होऽचिन्ह एव वा॥

बालंः प्रयच्छति तेभ्यः सर्वत्र विजयप्रदः॥

### गोपालराम:॥

जंबूफलसमाकारः कृष्णवर्णः सबीजकः। पृष्ठे सुषिरमालाभ्यां वक्त्रे मकरकुंडलः॥ ललाटे हेमबाणस्तु बिंदुना धनुसंयुतः। गोपालक्षेत्रमुत्पत्या स रामस्तस्य लक्षणम्॥

### कलिनाशकर:॥

कलिनाशकरं प्रोक्तं सर्वकामफलप्रदम्। अपुत्रो लभते पुत्रं सर्वमंगलकारकम्।।

#### वनराम:॥

बाणतूणीरचापाभ्यां शांतमुष्टिं त्रिचक्रकम्। शोकराम इति ख्यातो सौभाग्यफलदायकः॥

### योगराम:॥

धूसरः॥

एकचक्रसमायुक्तो योगराम इतीरितः॥

#### रामपंजर:॥

तूणीराकृतिदंष्ट्राभ्यां चापद्वयशरान्वितम्। नानायुधध्वजोपेतं रेखाचामरसंयुतम्। श्रीरामपंजरं ज्ञेयं सर्वत्र विजयप्रदम्।।

#### रामबाण:॥

रामबाणं अन्तर्गह्वरसंयुक्तं चक्रहीनं यथा भवेत्। श्यामलं शरचापं च वनमालाविभूषितम्।।

श्रीरामबाणमित्युक्तं श्रीकरं कुलवर्धनम्।।

### (8) BALABHADRA-MŪRTI

Also called Samkarshaṇa, this incarnatory form has five varieties: (1) Bala-bhadra, (2) Bala-rāma (3) Bala-śāli-rāma (4) Śānta-bhadra-rāma and (5) Sīra-pāṇi. This account is followed by a joint-enumeration of three Rāmas (viz. Paraśu-rāma, Dāśarathi-rāma and Bala-rāma) represented in a single śālagrāma-stone. The section concludes with the description of the variety of śālagrāma called Shaṭchakra-sāmrājya-tri-rāma.

#### बालराम:॥

संकर्षणमहादेवस्य अष्टभेदाः प्रकीर्तिताः। तन्मध्ये पंचभेदाः स्युर्बलभद्रो महाप्रभुः॥

### संकर्षण:॥

हलरेखामुसलवान् शुक्लांबुदिमवाश्रिवान्। मध्यबिंदुधरः श्रीमान् रामः संकर्षणः प्रभुः॥

### अपरः संकर्षणः॥

द्वे चक्रे एकभागे तु पूर्वभागे च पुष्करम्। संकर्षणश्च विज्ञेयः रक्ताभश्चोन्नतशोभनः॥

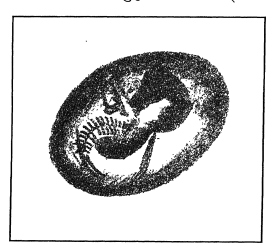
#### बलभद्र:॥

स्थूलचक्रो भवेदेवो हरिल्लोहितवर्णकः। बलभद्रो भवेदेवो गोत्रकीर्त्तिविवर्धनः॥

#### बल:॥

शंखचक्रगदाकारं पृथुचक्रं च तद्भवेत्। श्वेताभं हलचिह्नं च मध्यतो यत्र दृश्यते॥

संकर्षणो नाम देवः सुकृत्यां जायते पदम्।।



Balaśāli

#### बलशालिराम:॥

दीर्घाकारं बृहद्द्वारं मुसलाकृतिरेव च। नीलोत्पलप्रसूनाभं पृष्ठे वक्षःस्थलेऽपि वा। बलशाली भवेद्रामो वंशकोशविवर्धनः॥

### शान्तभद्र:।। बलशालिप्रकार:।।

द्वितीयो वामचक्रस्तु रेखा चैव तु दक्षिणे। बलशाली भवेद्रामो लांगलांकितशोभनः॥

सीरपाणिः सर्वत्र रक्तवर्णः स्यात् पीतनीलांबुवर्जितः।

सुचक्रो वक्रचक्रो वा सीरपाणिः शुभप्रदः॥

### त्रिराम:॥

पीतवर्ण धनुर्वक्तः धनुः परशुलांगलः। अंकितास्ते त्रिरामाः स्युः सर्वमृत्युहराः शुभाः॥

#### रामत्रय:॥

रामत्रयं कदम्बकुसुमाकारं बिन्दुना परिभूषितम्। धनुर्बाणधरा रेखा पद्मरेखासमन्वितम्।। रामो रामश्च रामेऽति दुर्लभं सर्वकामदं।।

# षट्चक्रसाम्राज्यत्रिराम:॥

पार्श्वे सायुधसंमुखं सुसुषिरं पृष्ठे च कल्पद्रुमं। वामे भूषितचक्रलांछितशराघातत्रयं सुस्थिरं॥ ज्ञेयं भार्गवकृष्णरामजगतां वर्णत्रयं दुर्लभं। षट्चक्रांकित रक्तनीलमधुभिः

साम्रज्यमुक्तिप्रदम्॥

### (9) KŖSHŅA-MŪRTI

There are twenty-five varieties of Kṛshṇa-specific śālagrāmas. Described here are the śālagrāmas recognized as representing the following forms of Kṛshṇa: (1) Suddha-Kṛshṇa, (2) Bāla-Kṛshṇa (3) Kūrchākāra-Kṛshṇa, (4) Gadākāra -Kṛshṇa (5) Chhatrākāra - Kṛshṇa, (6) Syāma-rakta-Kṛshṇa, (7) Madanagopāla, (8) Veņu - gopāla, (9) Lakshmi-gopāla, (10) Śri-gopala, (11) Santāna-gopāla, (12) Kāliya-mardana-Kṛshṇa, (13) Kamsa-mardana-Kṛshṇa, (14) Dhanañjaya-Kṛshṇa, Chānūra-mardana-Kṛshṇa, (16) Gopivastrāpahāri-Kṛshṇa and (17) Govardhana-Kṛshṇa.

#### कृष्णः॥

पंचिवशप्रकारेण कृष्णमूर्तिः प्रचक्षते। तन्मध्ये विविधः कृष्णो त्रयोदशप्रभेदतः॥

शुद्धकृष्णो बालकृष्णो कूर्चाकारो गदाकृतिः। छत्राकृतिः श्यामरक्तो मदनो वेणुलक्ष्मिवान्॥

श्रीगोपालश्च सन्तानो मल्लयुद्धविशारदः। कालीयमर्दनश्चैव कंसमर्दी धनंजयः॥ श्यमन्तहारि चाणूरं गोपीवस्त्रापहारि च। गोवर्द्धनश्च बौद्धश्च किल्कद्वयमतः परम्॥

### शुद्धकृष्ण:॥

समचक्रे द्वारदेशे कृष्णवर्णं सुशोभनम्। सा कृष्णमूर्तिर्विज्ञेया पूजिता सौख्यदायिनी।।

### बालकृष्ण:॥

\_उन्नतो मूर्ध्नि कृष्णाभो निम्नोऽधस्तात् त्रिबिन्दुलः।

स बालकृष्णो विज्ञेयो दीर्घास्यः पुत्रभाग्यदः॥

# कूर्चाकारकृष्णः॥

कृष्णः पीतः कृशतनुर्भित्तिपार्श्वे द्विचक्रयुक्। द्वारतुल्यो भवेन्नाभिः कूर्चाकारं तु पृष्ठतः। कृष्णो वृत्ताकृतिस्तार्क्ष्यं सर्वेषां पापनाशनः॥

#### गदाकार:॥

कृष्णवर्णं तथा विष्णुं स्थूलचक्रं सुशोभनम्। गदाकारस्तथा रेखा लक्ष्यते मध्यदेशतः। कृष्णमूर्तिः स विज्ञेयो भोगमोक्षफलप्रदः॥

### छत्राकारगोपाल:॥

श्यामवर्णं महास्निग्धं छत्राकारं तथैव च। सूक्ष्मद्वारेण बिंदूनां रक्तरेखासमन्वितम्।।

शीर्षे च पुष्कलं चैव महास्निग्धं च कोमलं। गोपालमूर्त्रिविज्ञेयः सर्वसौभाग्यवर्द्धनः॥

### श्यामरक्तगोपाल:॥

अर्द्धश्यामश्चाधो रक्तः शंखचक्रधनुःशरैः। दीर्घसुषिरवन्नाम गोपालो मदनाह्वयः॥

### मदनगोपाल:।।

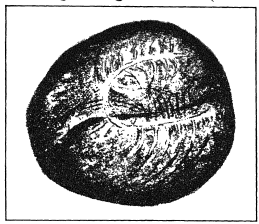
यो गोपालः पार्श्वभागे तरुयुक्तः स कार्ष्णिवान्। स स्यान्मदनगोपालो मालाकुंडलशोभितः। पुत्रपौत्रधनैश्वर्यसर्वलोकैकवश्यदः।।

# वेणुगोपाल:॥

कृष्णोऽतिकृष्णः स्थूलो न कृशो नातिशोभनः। दण्डशृंगयुतः पार्श्वे वेणुना शोभिते मुखे।। स गोपाल इति प्रोक्तो गोभूधन्यफलप्रदः।।

## लक्ष्मीगोपाल:।।

कुक्कुटाण्डसमोपेतं श्रीकरो वनमालया। लांगलं वेणुचिह्नं च कुंडलं परिवेष्टितम्।।



Lakshmi Gopāla

लक्ष्मीगोपालिमत्येतदुर्लभं भुवनत्रये। पुत्रलाभं तथा मोक्षं गोधान्यधनवर्धनम्॥

#### श्रीगोपाल:॥

रेखापंचायुधधरं वनमालाविभूषितं। अव्जचिह्नं सूक्ष्मचक्रं कृष्णमेनं प्रचक्षते॥

एतल्लक्षणसंयुक्तं दीर्घाकारं महोदरं। श्रीगोपालमिति प्राहुः सरेखावंशनालकम्।।

### सन्तानगोपाल:॥

दीर्घाकारोः कृष्णवर्णः सोऽर्द्धचंद्रनिभाननः। स स्यात्सन्तानगोपालो पुत्रपौत्राभिवर्द्धनः॥

### कालीयमर्दन:॥

दक्षादि वामपर्यन्तं मुखाऽधस्तात्सुशोभनः। रेखाः स्यात्कृष्णवर्णाढ्याः बिन्दुद्वयविभूषिताः॥

कालीयमर्दनः साक्षात्सर्वारातिविनाशनः॥

## कंसमर्दन:॥

पूर्वभागैकवदनः पार्श्वेकवदनं भवेत्। कंसमर्दी भवेत्कृष्णः शुद्धनीलांबुदप्रभः॥

#### धनंजय:॥

सव्यापसव्यरेखाभ्यां भूषितः सूक्ष्मचक्रकः। पार्श्वे खुरयुगोपेतो धनंजयविभुः शुभः॥

### स्यमंतकहारी॥

असिवर्णं च न स्थूलो चक्रभागेऽतिशोभनः। वनमालापरिवृतः पृष्ठे श्रीवत्सलांछनः। स्यमंतहारी विज्ञेयः पुष्टिश्रीकीर्तिदो नृणाम्॥

# चाणूरमर्दन:॥

रक्तिबन्दुद्धययुतः श्यामो दंतिभुजोपमः। रेखा दक्षिणतो वामे मुष्टिवद्दृढबिन्दुकः। चाणूरमर्दनाख्यः स्यात्सर्वशत्रुनिकृंतनः॥

#### गोपीवस्त्रापहारी॥

अधस्ताद् द्रुमसंयुक्तं पार्श्वे वस्त्रेण लांछितम्। प्रच्छन्नसूक्ष्मचक्रे तु वामे वा दक्षिणेऽपि वा। वस्त्रापहारी विज्ञेयः स कृष्णः सर्वसिद्धिदः॥

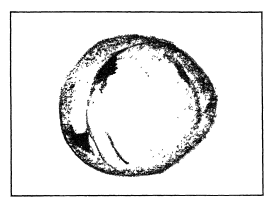
### गोवर्द्धन:॥

वर्तुलो मस्तके निम्नः पार्श्वे रजतिबंदुकः। गोवर्धनाख्यो गोपालो दीर्घरेखा तु दक्षिणे॥ सर्वकष्टविनाशः स्यात् गोधान्यधनवर्धनः॥

### (9) BUDDHA-MÜRTI

There are five varieties of the Buddha-śālagrāma: (1) Nirvāṇa-buddha, (without chakras, but having an aperture), (2) Buddha-mūrti (with two chakras in the interior, but having many colours on the surface), (3)

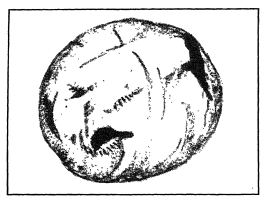
Buddhākāra (white or dirty-looking, with a lotus-like chakra in the aperture), (4) Sarvajña-Śrīghana (with a thousand spots, and with a chakra in the center), and (5) Antar-viśāla (large and elevated, adorned with a rounded chakra, and having a small aperture.



Govardhana

# बुद्धमूर्त्तिलक्षणम्।।

अन्तर्गह्नरसंयुक्तं चक्रहीनं यथा भवेत्।
निर्वाणबुद्धसंज्ञा स्यात् ददाति परमं पदम्।।
रंश्चदृश्यद्वयोपेतं अंतश्चक्रद्वयांचितम्।
शिरोद्दिष्टोऽर्ध्वचक्रं च पार्श्वयोर्वाऽपि दृश्यते।।
नानावर्णमयं वाऽपि बुद्धमूर्तिः प्रचक्षते।।
रंध्रेषु दृश्यते चक्रं पद्माकारं सिबंदुकम्।
बुद्धाकारं विजानीयाच्छ्वेतं वा मिलनावहम्।।
सहस्रबिंदुसंयुक्तं मध्यचक्रसमन्वितम्।
श्वेतवर्णमितिस्निग्धं सर्वज्ञं श्रीघनम् विदुः।।



Nirvāņa - Buddha

बुद्धमूर्त्तिस्तु सूक्ष्मास्यो वृत्तचक्रोपलांछितः। तमालपल्लवस्निग्ध पीनोन्नततनुः शुभः॥ अंतर्विशालमिति च बुद्धमूर्तिः पंचभेदा प्रचक्षते॥

#### (10) KALKI-MŪRTI

The śālagrāmas specific to this tenth incarnatory form of Vishņu occur in five varieties: (1) very red in colour, shaped like a short sword, (2) shaped like a lance (kunta), white in colour, (3) with subtle lines and an unclear chakra at the opening, shaped like an elephant goad, (4) Kalyāṇa-Kalki with elongated chakra and a line on top, and (5) Svarṇa-kumkuma-miśra, the colour of the stone being a combination of golden and red colours.

# अथ कल्किमूर्ति:।।

पंचभेदाः प्रकारेण तत्तल्लक्षणयोगतः। रक्तं नीलहयं चैव सूक्ष्मं कल्याणमेव च॥ सुवर्णकुंकुमिमश्रं तु पंच भेदाः प्रकीर्तिताः। अतिरक्तं सूक्ष्मिबलं स्पष्टचक्रं स्थिरासनम्।। कृपाणाकृतिका रेखा द्वारस्योपिर पृष्ठके। रेखाद्वयसमायुक्तो रेखा कुन्तायुधाकृतिः।। श्वेतवर्णो दीर्घमुखः किल्किरित्यभिधीयते। इंन्द्रनीलिनभो दीर्घो वनमालाविभूषितः।।

दीर्घचक्रोऽध्वरेखा अंकुशाकारवदनः धर्मदः कल्किविग्रहः॥

सूक्ष्ममालास्पष्टचक्रं द्वारपार्श्वे सखड्गकम्। म्लेच्छनाशं विजानीयात्कलिकल्मषनाशकः॥

कल्याणमूर्त्तिरूध्वें इष्टः किल्करंजनसंनिभः। दीर्घचक्रो इध्वेरेखांकः सुतीक्ष्णो विजयप्रदः॥ स्वर्णकुंकुमसंमिश्रकांतिर्वापि सुनिर्मलम्।

इत्येवं मत्स्यकूर्मादिलक्षणं प्रायशो मया। दशावतारपर्यन्तं मूर्तीनां ग्राह्यते बुधैः॥

#### VIII SECTION SEVEN

#### CHATURVIMŚATI-MŪRTI

This section deals with the śālagrāmas identified as specific to the twenty-four well-known forms of Vishņu: Keśava etc (see Volume One). The sub-varieties of these forms are also mentioned and described in detail here.

#### (1) KEŚAVA-MŪRTI

This category of śālagrāmas occurs in two varieties: (1) one variety is adorned with gold and silver spots and has a small chakra; its shape is four cornered; and its colour is blue-black; and (2) the other is dark in hue, shaped like the elephant's trunk and has two red spots on it.

#### केशव:॥

# अतः परं केशवमूर्त्तिलक्षणम्।।

केशवमूर्तिर्द्विविधा भिन्नलक्षणयोगतः

राजतैर्बिन्दुभिर्हेमैरंचितं।

सूक्ष्मचक्रकं वनमालान्वितं श्यामं केशवं परिचक्षते।।

सौभाग्यं केशवो दद्याच्चतुष्कोणो भवेतु सः। रक्तबिंदुद्वययुतं श्यामो दंतिभुजोपमः।।

### (2) NĀRĀYAŅA MŪRTI

The deity-specific śālagrāmas of this variety occur in 32 sub-varieties. Of them the Lakshmi-nārāyaṇa-śalagrāmas are commonly found and held especially sacred. There are thirteen varieties of these stones: (1) Abhishṭa-varada, (2) Tri-gambhira, (3) Añjanāchala, (4) Jambū-phala, (5) Ashṭaiśvarya-phala-prada, (6) Tri-rekhā, (7) Dhvaja-vajrānkita, (8)

Nava-durvā-dala, (9) Pakshi-rāja, (10) Śveta-rekhā-dvaya, (11) Madhyesushira, (12) Svarņa-tālu and (13) Smitānana.

#### नारायण:॥

नारायणमहादेवो द्वात्रिंशातु प्रभेदतः। चतुश्रक्रथरो मूर्त्तिस्तन्मध्ये तु चतुर्दशा।

एकद्वित्रिचतुश्चका अष्टमूर्त्तिविशेषतः। चक्रद्वयाधरोष्ठौ च चक्रहीनं तु शोकदम्। द्विविधस्यैकचक्रं तु तत्तन्मूर्त्तस्तु भेदतः॥

चतुश्चक्राणामपि मूर्त्तिसंख्या।।

अभीष्टं च त्रिगंभीरं अंजनाचलजांबवम्। अष्टैश्वर्यत्रिरेखाश्च ध्वजवजांकितस्तथा।। नवदूर्वा पक्षिराजश्वेतरेखाद्वयं तथा। ऊर्ध्वाsधो बिलमध्ये च स्वर्णतालु स्मिताननम्।।

# चतुश्चक्रलङ्ग्रीनास्स्यणः॥

# अभीष्टफलदलक्ष्मीनारायण:।।

एकचक्रश्चतुश्चक्रो वर्तुलः श्यामवर्णकः। ध्वजवजांकुशोपेतो मालायुक्तः सबिन्दुकः॥

नातिह्नस्वो नातिस्थूलो लक्ष्मीनारायणः स्मृतः। तस्य दर्शनमात्रेण ह्यभीष्टफलमाप्नुयात्।।

# त्रिगंभीरलक्ष्मीनारायण:॥

चतुश्चक्रं त्रिगंभीरं दक्षिणे सुषिरं पृथु। वनमालाद्वयोपेतं गोखुरेण च मिश्रितम्। चक्राकारं दृढं स्निग्धं मध्यचक्रं दृढासनम्। लक्ष्मीनारायणाख्यं हि मूर्तीनामुत्तमोत्तमम्।।

# अंजनाचललक्ष्मीनारायण:॥

लक्ष्मीनारायणं स्निग्धं अंचनाचलसिन्नभं। नातिह्रस्वं नातिस्थूलं वर्तुलं मध्यचक्रकम्।। लक्ष्मीनारायणाख्यं जंबूफलसमाकारं चित्रं कनकबिन्दुभिः।।

चतुश्चक्रधरं देवं लक्ष्मीनारायणं विदुः। लक्ष्मीनारायणं ज्ञेयं सर्वकामफलप्रदम्।।

# अष्टैश्वर्यप्रदलक्ष्मीनारायण:॥

सुवर्णिबन्दुसंयुक्तं चतुश्चक्रैरलंकृतं अधरोत्तर पार्श्वतः।

तन्मूर्त्तिदर्शनं पुण्यं अष्टैश्वर्यफलप्रदम्।।

# त्रिरेखा लक्ष्मिस्स्स्यणः॥

रेखात्रययुतद्वारं पृष्ठचक्रेण लांछितम्। ध्वजवजांकुशोपेतं चतुश्चक्रसमन्वितम्।। लक्ष्मीनारायणं प्राहुर्भुक्तिमुक्तिफलप्रदम्।

# ध्यस्य इसंदितालक्ष्मीनारायण:॥

ध्वजवजांकितं पीतं पार्श्वे वामे च वर्तुलं।। दीर्घरेखासमोपेतं चतुश्चक्रसमन्वितम्। लक्ष्मीनारायणं प्राहुः सर्वाभीष्टफलप्रदं।।

# नवदूर्वादललक्ष्मीनारायण:॥

नवदूर्वादलश्यामं वनमालाविभूषितम्। श्रीवत्सशंखचक्राद्यैपंचायुधलसत्तनुम्।। समसूक्ष्मलसच्चक्रैश्चतुश्चक्रैरलंकृतम्। सदा सुशीतलतनुं अनंतममलोज्ज्वलम्।।

### पक्षिराजलक्ष्मीनारायण:॥

द्वारदेशे लसद्दंष्ट्रं पक्षिराजं खगेश्वरम्। लक्ष्मीनारायणं प्राहुर्दुर्लभं भुवनत्रये॥

## श्वेतरेखाद्वयलक्ष्मीनारायण:॥

एतल्लक्षणसंयुक्तं नागभोगविचेष्टितम्। श्वेतरेखाद्वयोपेतं पद्माकरसमन्वितम्।। द्विचक्रांतरपीतस्तु चतुश्चक्रः सुवर्तुलः। लक्ष्मीनारायणो देवो सर्वाभीष्टफलप्रदः।।

# मध्ये सुषिरलक्ष्मीनारायणः॥

अधश्चोर्ध्वं पार्श्वयोश्च चक्रैरप्युपशोभितम्। चतुर्भिर्मध्यसुषिरैर्लक्ष्मीनारायणं स्मृतम्।।

# सुवर्णतालुलक्ष्मीन्यस्यणः॥

वर्तुलं वर्तुलद्वारं त्रिगंभीरं सगह्नरं। समे चक्रे समे चैव शिरसा वनमालया। सुवर्णतालुकृष्णाभं लक्ष्मीनारायणं विदुः॥

#### स्मिताननलक्ष्मीनारायण:॥

वर्तुलं वर्तुलद्वारं त्रिगंभीरं सगह्वरं स्थिरासन-। मितस्निग्धं नातिस्थूलं स्मिताननम्।। शक्तियुक्तस्य तद्रूपं वामपार्श्वे समन्वितम्। लक्ष्मीनारायणो देवो भुक्तिमुक्तिफलप्रदः।।

### एकचक्रलक्ष्मीनारायण:॥

ध्वजवजांकितं पीतं एकचक्रं सुवर्तुलम्। लक्ष्मीनारायणं ज्ञेयं भुक्तिमुक्तिफलप्रदम्।।

Other forms of Nārāyaṇa dealt with here are: (1-3) Lakshminārāyaṇa with a single chakra, and with two and three chakras, (4) Viranārāyaṇa, (5) Śuddha-nārāyaṇa, (6) Śyāma-varṇa-nārāyaṇa, (7) Kṛshṇa-varṇa-nārāyaṇa (8) Rūpa-nārāyaṇa, (9) Keśi-hantṛ-nārāyaṇa, (10) Mahādyuti-nārāyaṇa,, (11) Vetrānka-nārāyaṇa, (with four chakras), (12-14) Lakshmi-nārāyaṇa, with 4, 6, 8 chakras and (15) Achakra-nārāyaṇa (with no chakra).

# एकचक्रवीर प्रवाद्यणः॥

तमालदलसंकाशः स्वर्णपंकविलेपवान्। वीरो नारायणो वेद्यो ह्येकचक्रः सुशोभनः॥

# द्विचक्रलक्ष्मीनारायण:॥

ध्वजवजांकुशोपेतं वामे चक्रे च वर्तुलं। लक्ष्मीनारायणं प्राहुर्भुक्तिमुक्तिफलप्रदम्।। पद्माकृतिस्तथा रेखा लक्ष्यं मध्यदेशतः। ध्वजवजायुधोपेतो वामे चक्रं च वर्तुलम्। लक्ष्मीनारायणो देवो ह्यभीष्टफलदायकः॥

### अपरः द्विचक्रलक्ष्मीनारायणः॥

स्वर्णाकृतिस्तथा रेखा चक्रमध्यमदेशतः। ध्वजवजांकुशैर्युक्तो वामे चक्रं च वर्तुलम्॥ लक्ष्मीनारायणो देवस्त्वभीष्टफलदः शुभः॥

#### द्विचक्रनारायण:॥

श्यामो नारायणो देवो नाभिचक्रस्तथोन्नतः। दीर्घरेखाद्वयोपेतो दक्षिणे सुषिरं पृथु॥ शुद्धः श्यामः कृष्णवर्णो रूपनारायणस्तथा। सुकेशी केशिहंता च वेत्रांकश्च महाद्युतिः॥

#### शुद्धनारायण:॥

नारायणो भवो भव्यो मध्यचक्रस्तथोन्नतः। तद्भवेतु प्रयत्नेन सर्वपूजाफलं लभेत्।।

### श्यामवर्णनारायण:।।

श्यामो नारायणो देवो नाभिचक्रस्तथोन्नतः। दीर्घरखात्रययुतस्सुवर्णवनमालिकः। नारायणः स विज्ञेयः अपमृत्युहरः परः॥

# कृष्णवर्णनारायण:॥

श्यामो नारायणो नाम नाभिचक्रस्तथोन्नतः। कृष्णवर्णस्तथा विष्णुः स्थूलचक्रः सुशोभनः॥

#### रूपनारायण:॥

मुसलासिधनुर्मालाशंखचक्रगदान्वितः। रूपनारायणो देवो मुखे चापि मुखं धनुः॥

### केशिहंतु नारायणः॥

नीलवर्णं तथा स्थूलं पृथुचक्रं सुशोभनम्। सुकेशी केशिहंता च सर्वशतुविनाशनः॥

## महाद्युतिनारायण:॥

स्वर्णबिंदुसमायुक्तं कृष्णवर्णं महाद्युतिम्। रेखात्रितयसंयुक्तं चक्रद्वयविभूषितम्।।

# त्रिचक्रलक्ष्मीनारायण:॥

पांचजन्यं गदापद्मं यत्र तत्र श्रियं विदुः। कौस्तुभैः शोभनैर्युक्तं श्रीकर्या वनमालया॥

चतुश्चक्रयुतो वापि त्रिचक्रश्चैकचक्रवान्। लक्ष्मीनारायणो देवः सर्वाभीष्टफलप्रदः॥

# वेत्रांकचतुश्चक्रलक्ष्मीनारायणः॥

कृष्णावर्णं सुवृत्तं च वनमालोपशोभितं। ध्वजवेत्रांकुशाभं तं चतुश्चक्रसमन्वितम्।।

लक्ष्मीनारायणो देवो भुक्तिमुक्तिफलप्रदः॥

### षट्चक्रलक्ष्मीनारायण:॥

श्यामो नारायणो देवो नाभिचक्रस्तथान्वितः। दीर्घरेखात्रयोपेतो दक्षिणे सुषिरं पृथु।। खगाकृतिस्तथा रेखा लक्ष्यते मध्यदेशतः। द्वे चक्रे पार्श्वयुगले वामे चक्रचतुष्टयम्।।

लक्ष्मीनारायणं देवं सर्वाभीष्टफलप्रदम्।।

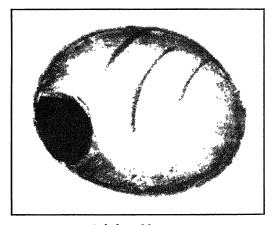
### अष्टचक्रलक्ष्मीनारायण:॥

मुसलासिधनुर्मालाशंखचक्रगदान्वितः। लक्ष्मीनारायणो देवो मुखे नाभौ च नारद।।

लक्ष्मीनारायणो देवश्चतुर्भिश्चाष्टकैर्युतः। यत्र तिष्ठति तत्क्षेत्रमष्टैश्चर्यफलप्रदम्।।

#### अचक्रनारायण:॥

श्यामो नारायणो देवो न चक्रं च ततोन्नतं। दीर्घरेखात्रयोपेतं दक्षिणे सुषिरं पृथु।।



Achakra - Nārāyaṇa

### (3) MĀDHAVA-MŪRTI

There are only two varieties of Mādhava-śālagrāma mentioned here. Both are honey-coloured. One has a

chakra in the middle, clear and smooth, and small-bodied. The other one is distinguished by a large chakra. The former is worshipped by ascetics who aspire to be emancipated.

#### माधव:॥

माधवो द्विविधो ज्ञेयस्तत्तल्लक्षणभेदतः। मधुवर्णो मध्यचक्रो स्निग्धः सूक्ष्मतनुस्तथा।।

माधवं स तु विज्ञेयो यतीनां मोक्षदायकः॥

# पुनर्माधव:॥

माधवो नाभिपार्श्वे तु पुष्याभं यत्र दृश्यते।। स्थूलचक्रसमायुक्तं मधुवर्णं प्रकीर्तितम्।।

#### (4) GOVINDA-MŪRTI

The śālagrāmas specific to the Govinda form occur in two varieties. Both are perfectly round in shape and have the shape of a mace. One has the marks of lotus, mace and discus on the right side and of a mountain on the left. The other is not very small in size, but is dark in colour

# गोविन्द:।।

गोविन्दो द्विविधो ज्ञेयः गदाकारः प्रकाशते। सुवर्तुलं तु सुस्निग्धं गदाकारं तु दक्षिणे। दक्षिणेऽब्जगदाचक्रं वामे पर्वतलांछनम्।। गोविन्दं पुण्डरीकाक्षं कृष्णं विष्णुं महाद्युतिं। पुनः नातिह्रस्वः कृष्णवर्णो गोविन्दः

पंचवक्त्रकः॥

#### (5) VISHŅU-MŪRTI

Vishņu-śālagrāmas occur in six varieties in terms of colours: tawny (kapila), blue-black (kṛshṇa), red (raktābha), bright (suprakāśa), colour of Vishņu-krānta flower, and colour of gold (hema).

### विष्णु:॥

षड्भेदा विष्णुमूर्तीनां नानावर्णं खगाधिप। किपलं कृष्णवर्णं च रक्ताभं सुप्रकाशकः। विष्णुक्रांतं च हेमं च षट्भेद उच्यते बुधैः॥

कापिलवर्णः वामचक्रो बृहद्द्वार उन्नतो

स कपिलः स्निग्धः वर्णे विष्णुर्विषयभेदतः॥

### विष्णुक्रान्तः॥

विष्णुक्रांतिनभाकारो वनमालादिलक्ष्यवान्। पंचायुधधरः श्रीमान् विष्णुरित्युच्यते बुधैः॥

स्थूलचक्रो भवेदेवो मोक्षैकफलदोऽच्युतः। क्षत्रियैः पूज्यते नित्यं धनधान्यं भवेत्सुधीः॥

रक्तवर्णं महाकांति विद्युत्पुंजनिभाननम्। कंदर्पधनुराकारैर्मस्तकोपरि शोभितम्।। महाविष्णुरिति ख्यातो भुक्तिमुक्तिफलप्रदः।

# सुप्रकाशविष्णु:।।

विष्णुः कृष्णाकृतिश्चैव स्थूलचक्रः सुशोभनः। गदाकृतिस्तथा पृष्ठे लक्ष्यते मध्यमदेशतः॥

वामचक्रं बृहद्द्वारो उन्नतो मध्यनिम्नगः। स कपिलः स्निग्धवर्णः विष्णुर्विषयभोगतः॥

#### (6)MADHUSŪDANA-MŪRTI

There is but a single variety of Madhusūdana-śālagrāma. It is a bright stone with all colours but with one chakra.

#### मधुसूदन:॥

मधुसूदनो महादेवो एकचक्रो महाद्युतिः। सर्ववर्णसमायुक्तो महातेजःप्रदः शुभः॥

### (7) TRIVIKRAMA-MŪRTI

The śālagrāmas answering to this iconic form occur in five varieties: (1) triangular in shape (trikoṇa), (2) blue-black in colour (śyāmala), (3) elongated (dīrghākāra), (4) elephanttrunk-marked (pushkarānka) (5) banner-shaped (dhvajākāra)

### हिव्हित्य::।।

त्रिविक्रमः पंचभेदा त्रिकोणाकृतिः श्यामलः। दीर्घाकारः पुष्करांको ध्वजाकारः प्रकीर्तितः।।

#### त्रिकोण:॥

त्रिविक्रमस्त्रिकोणास्यश्चक्रत्रयविभूषितः। प्रयत्नेन द्विजेन्द्राणां सदा पूज्यस्तु नेतरैः॥

# पुन: श्यामवर्ण:॥

त्रिविक्रमस्ततोदेवः श्यामवर्णो महाद्युतिः। वामभागे गदाचक्रे रेखा चैव तु दक्षिणे॥

### दीर्घाकार:॥

दीर्घाकारमहतेजाः शंखचक्रगदांकितः। वनमालाधरः श्रीमांस्त्रिविक्रम उदाहृतः॥

## पुष्करांक:॥

कुक्कुटांडसमोपेतं ऊर्ध्वचक्रं सुशोभनम्। द्वे चक्रे ह्येकभागे तु पूर्वभागे तु पुष्करम्।।

#### ध्वजाकार:॥

सनिम्ना तं शंखलांगलसंयुतं त्रिविक्रमः। त्रिविक्रमः स विज्ञेयः अपमृत्युहरः शुभः॥

# (8) VĀMANA-MŪRTI

Details are already given while Daśāvatāra-forms are described.

#### वामन:॥

वामनो नारसिंहश्च कृष्णः प्रोक्तास्त्रयः पुरा। उक्तत्वादत्र नोच्यन्ते प्रभेदैश्च सलक्षणैः।।

### (9) ŚRĪDHARA-MŪRTI

The Śrīdhara-śālagrāmas are of six types: (1) adorned with five lines, (2) with small countenance (aperture) (sūkshmānana), (3) with chakra in the hollow at the bottom, (4) small and round (hrasva) (5) green in hue like fresh grass, (śādvala) and (6) shaped liked the Kadamba-flower (kadamba-kusumākāra) and called wish-fulfilling (kāmada).

#### श्रीधर:॥

षड्भेदः श्रीधरः प्रोक्तो रेखापंचकसंयुतः। सूक्ष्माननो निम्नचक्रः शाद्वलो ह्रस्व कामदः॥

#### पंचरेखा श्रीधर:।।

श्रीधरस्तु तदा देवश्चिह्नतो वनमालया। कदंबकुसुमाकारो रेखापंचकसंयुतः॥

चक्रे तु मध्यदेशे तु पंकजेन समन्वितः। सूक्ष्माननः श्यामलाभः स पुनः श्रीधरः

स्मृतः॥

निम्नोदरः शिरः पार्श्वे निम्नवक्त्रं सुवर्तुलम्। निम्नचक्रमतिह्रस्वं श्रीधरं सर्व सिद्धिदम्॥

नवशाद्वलसंकाशं वनमालाविभूषितम्। किंचिद्विषमचक्राढ्यं श्रीकरं तं विदुः॥

ह्रस्वः सुवर्तुलः श्रीमान् पीतवर्णसमप्रभः। श्रीधरस्तु तदा देवश्चिह्नितो वनमालया।।

#### कामद:॥

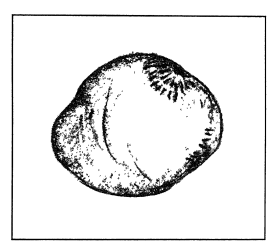
श्रीधरस्तु तदा देवश्चिह्नितो वनमालया। कदंबकुसुमाकारः सर्वकामफलप्रदः॥

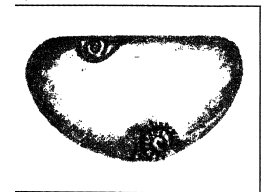
#### (10) HŖSHĪKEŚA

The Hṛshikeśa-śālagrāmas occur in three varieties: (1) blue-black in colour (śyāmala), with ten chakras, (2) bluish hue (indra-nila), with two chakras devoid of filaments on top and with one chakra with filaments at bottom, and (3) shaped like a half moon and adorned with five lines.

### ह्रषीकेश:॥

त्रिभेदस्तु ह्षीकेशः श्यामनीलकदंबकाः। कदंबकुसुमाकारो रेखापंचकसंयुतः॥ अर्धचंद्राकृतिर्देवो ह्षीकेश उदाहृतः। नीलहृषीकेशः निष्केसरोऽर्ध्वचक्रस्तु अधश्चकः सकेसरः॥





Hrshikeśa

तिचद्विषमचक्राढ्यं इंद्रनीलसमप्रभम्। श्रीकेशमिति प्राहुः शुद्धज्ञानप्रदायकम्।।

शचक्रहृषीकेशः पंचरंध्रसमायुतः।

(दशचक्रसमन्वितः)

यामलं कोमलाकारं हृषीकेशं प्रचक्षते।।

### (11) PADMANĀBHA

The Padmanābha-śālagrāmas are in ve varieties: (1) Aśatru-admanābha, (2) Śubhadāyaka-admanābha, (3) Nābhi-chakra-admanābha, (4) Śamkha-varṇa-admanābha, and (5) Chāmīkara-admanābha.

#### द्मनाभ:॥

द्मनाभाः पंचभेदाः अश्रृतशुभदायकाः। भिचक्रः शंखवर्णो हेमचक्रः प्रकीर्तितः॥

#### ।शत्रुपद्मनाभः॥

ग्रनाभो भवेदेवः शत्रूणां भयदायकः। ग्रनाभ इति प्रोक्तो विपरीतो हलायुधः॥

#### शुभदायक:।।

वनमाला उभे कर्णे श्रीवत्सांगमवश्यके। पद्मनाभो भवेद्देवः कल्याणवरदायकः।।

#### नाभिचक्र:॥

नाभिचक्रो लसन्मूर्तिर्जंबूफलसमप्रभः। पद्मनाभ इति प्रोक्तो विपरीतो हलायुधः।।

### शंखवर्ण:।।

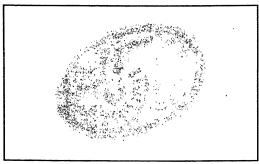
दीर्घाकारं गुहान्तःस्थं शंखं चोन्नतनाभिकम्। पद्मनाभः स्थूलचक्रः शंखवर्णः सुशोभनः।।

#### चामीकरपद्मनाभ:।।

ललाटे श्वेतनागस्तु ददर्शालोस्तु (?) कांचनः। चक्रं कांचनवर्णं च पद्मनाभस्यलक्षणम्।।

### (12) DĀMODARA

The Dāmodara-mūrti-śālagrāmas are also in five varieties: (1) Dūrvābha, (2) Nīla-megha, (3) Kapila, (4) Sūkshma-randhra, and (5) Gadākāra.



Dāmodara

### दामोदर:॥

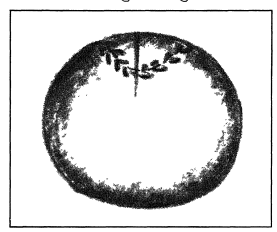
दामोदरः पंचभेदो दूर्वाभो नीलमेघवान्। कपिलः सूक्ष्मरंध्रश्च गदाकारं तु दक्षिणे॥

# दूर्वाभदामोदर:॥

दामोदरं तथा स्थूलं मध्यचक्रं प्रतिष्ठितम्। दूर्वीभं द्वारसंकीणं पीतरेखायुतं शुभम्।।

### नीलमेघ:॥

रेखा यद्विलसन्मध्ये कालमेघसमप्रभम्। वनमालालसन्कंठं प्राहुर्दामोदरं मुने॥



Nilamegha Dāmodara

# कपिलदामोदर:॥

स्थूलो दामोदरो ज्ञेयः सूक्ष्मरंध्रो भवेतु सः। चक्रद्वयसमायुक्तः पूजा त्वस्य सुखप्रदा।।

#### गदाकार:॥

दामोदरं तथा स्थूलं मध्यचक्रं प्रतिष्ठितम्। वर्तुलं स्निग्धकं चैव गदाकारं तु दक्षिणे॥

#### (13) SANKARSHANA

There are only four varieties of Sankarshaṇa Paraśu-rāma-śālagrama: (1) Rāja-pūjya-paraśurāma, (2) Śānta-paraśurāma, (3) Atasī-pushpa-paraśurāma and (4) Dūrvābha-paraśurāma.

# संकर्षणः॥ परशुरामः॥

चतुर्धा परशुरामं च राजपूज्यः सुशांतिदः। अतसीपुष्पसंकाशो दूर्वीदलनिभप्रभः॥

#### राजपूज्य:॥

सितकृष्णारुणोपेतं दीर्घद्वारं बृहद्विलम्। भित्तिभागे गतं चक्रं वामे वा दक्षिणेऽपि वा। चक्रभागे भवेद् बिन्दुः परश्वाकृतिरेखया॥

पृष्ठे वा पार्श्वतो वाथ रेखा दंष्ट्राकृतिर्भवेत्। जामदग्निस्तु भगवान् स्वर्चनीयो महीभृताम्।।

#### शान्त:॥

केवलं लांछितं पृष्ठे परश्वाकृतिरेखया। स जामदग्निस्तु भगवान् शान्ताख्यो शान्तिदोर्चितः॥

# अतसीपुष्य:॥

अतसीपुष्पसंकाशं बिन्दुना परिभूषितम्। पीतवर्ण धनुर्बाणं परशुलांछनभूषितम्।। राममूर्तिमिति ख्यातं सर्वमृत्युहरं शुभम्।।

# दूर्वाभ:॥

लसत्परशुरेखाढ्यो दूर्वाश्यामस्ततोऽन्ततः। नाभिदेशे लसच्चक्रो रामः स्याज्जमदग्निजः॥

#### (14) VĀSUDEVA-MŪRTI

Vāsudeva-mūrti-śālagrāmas are popular and frequently found. The varieties mentioned here include (1) Chandrābha-vāsudeva, (2) Dvārakā-chakra-vāsudeva, (3) Pūgīphala-vāsudeva, (4) Chhidrapṛshṭha-vāsudeva, (5) Padmayukta-vāsudeva and (6) Nīlotpala-vāsudeva.

# वासुदेव:॥

वासुदेवस्तु चन्द्राभो द्वारकाचक्रसंयुतः। गुदं च छिद्रपृष्ठं च पद्मनीलोत्पलप्रभः॥

# चन्द्राभवासुदेव:॥

रेखापंचायुधधरो हिमांशुसदृशप्रभः। नाभिचक्रधरः शान्तो वासुदेव उदाहृतः॥

# द्वारकाचक्रवासुदेव:॥

द्वारदेशे समे चक्रे दृश्येते नान्तिरीयके। वासुदेवः स विज्ञेयः शुक्लाभश्चारुशोभनः॥

# पूगीफलवासुदेव:॥

पूगीफलसमाकारं ह्रस्वं च परिवर्तुलं। द्वारदेशे समे चक्रे दृश्येते नांतरीयके॥

# छिद्रपृष्ठवासुदेव:॥

पृष्ठभागे तथा छिद्रं बिंदुना परिभूषितम्। ललाटे श्वेतनागस्तु वासुदेवस्य लक्षणम्॥

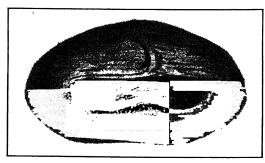
# पद्मयुक्तवासुदेव:॥

रेखाभिरावृतं वापि पद्मयुक्तमथा≤पि वा। द्वारदेशे समे चक्रे दृश्येते नांतरीयके॥

वासुदेवः स विज्ञेयः शुक्लाभश्चारुविग्रहः। अपमृत्युहरः शीघ्रं सर्वकामफलप्रदः॥

# नीलोत्पलवासुदेव:॥

नीलोत्पलदलाकारं दीप्तचक्रं च वक्त्रकम्। वासुदेवस्त्वखिलदः अनंतश्चोत्पलप्रभः॥



Vāsudeva - Mūrti

# (15) PRADYUMNA-MŪRTI

The Pradyumna-śālagrāmas occur in four varieties: (1) with numerous fissures (bahuchchhidra), (2) dark-coloured (kṛshṇa-varṇa), (3) of the complexion of mythical marine creature (makarābha), and (4) of red hue like hibiscus (japā-prabha).

#### प्रद्युम्न:॥

प्रद्युम्नोऽपि चतुर्भेदस्तत्तल्लक्षणमुच्यते। बहुच्छिद्रः कृष्णवर्णः मकराभो जपाप्रभः॥

# बहुच्छिद्रप्रद्युम्न:।।

सूक्ष्ममूर्त्तिस्तु पीतस्तु दीर्घदीप्तस्तथैव च। सुषिरं बहुलं चैव दीर्घाकारं तु यद्भवेत्।।

# कृष्णवर्ण:॥

कृष्णवर्णं दीर्घचक्रं बिन्दुद्वयसमायुतम्। प्रद्युम्नमिति विख्यातं सर्वेश्वर्यं प्रयच्छति॥

एतल्लक्षणसंयुक्तं सूक्ष्मचक्रं लसन्मुखं। स्वर्णाभो धान्यरेखकः अनिरुद्धं विदुर्बुधाः॥

#### मकराभ:॥

प्रद्युम्नः सूक्ष्मचक्रस्तु दीर्घाकारसमन्वितः। मकराभा भवेद्रेखा पार्श्वतः पृष्ठतोऽपि वा॥

# जपाकुसुम:॥

जपाकुसुमसंकाशं बिन्दुना परिभूषितम्। वनमालांबुजधरं प्रद्युम्न इति तं विदुः॥

#### (16) ANIRUDDHA-MŪRTI

The śālagrāmas recognized as specific to this incarnatory form occurs in five varieties: (1) with gold and bronze streaks (svarņa-kāmsya-

rekhāḍhya), (2) stable and poised when placed (susthira), (3) with three lines marked (tri-rekhā), (4) dark coloured (kṛshṇa-varṇa), and (5) yellow-hued (pitavān)

### अनिरुद्ध:॥

अनिरुद्धः पंचभेदः स्वर्णकांस्यांकरेखवान्। सुस्थिरश्च त्रिरेखश्च कृष्णवर्मः सुपीतवान्।।

एतल्लक्षणसंयुक्तं - सूक्ष्मचक्रकम्। लसन्मुखं सुवर्णाकाररेखाढ्यं अनिरुद्धं विदुर्बुधाः॥

# सुस्थिर:॥

सुस्थिरं छिद्रबहुलं प्रदीप्ताकार एव च। अनिरुद्धस्तु नीलाभो वर्तुलश्चातिशोभनः॥

#### त्रिरेखा॥

रेखात्रययुतं द्वारे पृष्ठे पद्मेन लांछितम्। कृष्णमेव समं द्वारं चक्रमास्यसमीपगम्।।

सूक्ष्मचक्रं भवेदूर्ध्वं पार्श्वे चणकपुष्पवत्। अनिरुद्ध इति प्रोक्तः सर्वलोकैककारणम्।।

# कृष्णवर्णः॥

कृष्णवर्णं तथा पद्मं द्वारं संकीर्णमेव च। अनिरुद्ध इति ख्यातं सर्वकामफलप्रदम्।।

### पीतवर्ण:।।

अनिरुद्धः पीतवर्णः वर्तुलश्चातिशोभनः। रेखात्रयं च तद्द्वारं पृष्ठे पद्मेन लांछितम्।। सर्वकामफलं नित्यं पूजितो नात्र संशयः।।

Among the Chatur-mūrti-\$\bar{a}\lagramas\$, V\bar{a}\sudeva is to be worshipped by the br\bar{a}\lampanas\$, \$\bar{a}\samkar\shana\$ by the kshattriyas\$, \$\bar{a}\radyumna\$ by the vai\syas\$, and \$\Aniruddha\$ by the \s\bar{u}\dras\$. The \$\rad\bar{a}\lampananas\$, however, may worship all he four forms, the kshattriyas three \$\bar{a}\text{ them}\$, the vai\syas two of them and he \s\bar{u}\dras\$ one only

गसुदेवो विप्रजनैरिष्टः स्यात्पूजकैः सदा। कर्षणः क्षत्रियैः स्यात्प्रद्यम्नो वैश्यपुजितः॥

भनिरुद्धस्तु शूद्राणां पूज्यः सर्ववरप्रदः। वेप्राणां मूर्त्तयः सर्वा पूजनीया विशेषतः॥

ात्रियस्य त्रयः पूज्यः वैश्यस्य द्वयमेव च। पूदस्यैका भवेत्ताक्ष्यं सर्वदा सर्वसिद्धये।।

#### (17) PURUSHOTTAMA

There are eight varieties of urushottama-śālagrāma, five of vhich are described here: (1) Dvārahakra-purushottama, (2) Trailokyanohana, (3) Atasī-pushpa-samkāśa, 4) Padminī-patra-samkāśa, and (5) Ananta-purushottama.

### पुरुषोत्तमः॥

अष्टभेदाः प्रकारेण पुरुषोत्तमसंज्ञकः। अतसीपुष्पसंकाशं बिन्दुना परिभूषितम्।।

पारिजातं ध्वजं वजं वर्तुलश्चातिशोभनः॥ पुरुषोत्तमः स विज्ञेयः सर्वसौभाग्यवर्धनः॥

# द्वारचक्रपुरुषोत्तम:।।

पुरुषोत्तमसंज्ञस्तु चक्रद्वारप्रदेशतः। पाशांकुशधृतिश्चक्रे पार्श्वे बाह्वोऽथवा खग।।

खगासनमहाक्रूरो बाणासनसमीपगः। उभे वक्त्रे प्रदृश्येते स भवेत्पुरुषोत्तमः॥

महासौभाग्यदः प्रोक्तः सदा त्रैलोक्यमोहनः। द्वे चक्रे द्वारदेशे तु कृष्णवर्णः सिबन्दुकः॥

पुरुषोत्तमः स विज्ञेयः स चक्रांकितमस्तकः। अतसीपुष्पसंकाशः बिन्दुना परिभूषितः॥

पिंचनीपत्रसंकाशो वर्तुलश्चातिशोभनः। पुरुषोत्तमः स विज्ञेयः भोगमोक्षफलप्रदः॥

मध्यचक्रसुवर्णश्च मस्तके पृथुचक्रकः। पुरुषोत्तमः स विज्ञेयः साधुसौभाग्यदायकः॥

अधरे मूर्धचक्राढ्यो अनन्तः पुरुषोत्तमः। यस्या मूर्तेरुत्तमांगे चारुचक्रसमन्विता। तत्तन्मूर्त्तिः खगेशान तन्नाम्ना पुरुषोत्तमः॥

#### (18) ADHOKSHAJA-MÜRTI

This śālagrāma has no varieties. It is extremely dark in colour, but has a red streak on it; it is round in shape, and has chakras. It may be somewhat tawny at places, small or large.

### अधोक्षज:॥

अतिकृष्णो रक्तरेखा वृत्तदेहस्तु चक्रवान्। किंचित्किपिलसंयुक्तः सूक्ष्मो वा स्थूल एव च। अधोक्षज इति ख्यातः पूजकस्य शुभप्रदः॥

#### (19) NARASIMHA-MŪRTI

Details are given under Daśāvatāraforms.

#### (20) ACHYUTA

This śālagrāma occurs in five varieties: (1) having the colour of mud or curds (samṛdvarṇa, dadhivarṇābha), (2) having two ear-rings like scratches (kuṇḍala-dvaya-samyuta), (3) multi-coloured (chitra), (4) moon-hued, having the mark of vanamālā (himāṃśu varṇa,) and (5) with small aperture (sūkshma-randhra.)

#### अच्युत:॥

पंचभेदाः सुमृद्वर्ण कुण्डलद्वयसंयुतः। चित्रो हिमांशुवर्णश्च सूक्ष्मरंधः प्रकीर्त्तितः॥ अच्युतो दिधवर्णाभो हस्वचक्रः सुशोभनः। पार्श्वबिन्दुसमायुक्तो नैष्ठिकैरिर्चतो भवेत्।।

चतुर्भिरष्टचक्रैस्तु वामदक्षिणपार्श्वतः। अधिष्ठिते मुखेऽप्येकं कुंडलद्वयशोभितम्। शंखचक्रगदाशार्ङ्गबाणकौमोदकीधरः॥

#### (21) JANĀRDANA

This śālagrāma occurs in seven varieties: (1) Putra-lābha, (worship of which bestows progeny), (2) Śirah-śyāma (with black stain on top), (3) Śrī-prada (prosperity-provider, with four chakras), (4) Utpala-prabha (shining like a water-lily, blue coloured and large stone), (5) Dvādaśa-chakra (with 12 chakras and 6 openings) (6) Nīlotpala-samākāra (shaped like the blue lily), and (7) śamkha-chakrānkita (marks of conchshell and discus present)

# जनार्दन:।।

### द्वादशचक्रजनार्दन:।।

पुत्रलाभं शिरःश्यामं श्रीप्रदं चोऽत्पलप्रभम्। शंखचक्राङ्कितश्चैव चक्रद्वादश संख्यया।।

### पुत्रलाभ:॥

द्वारद्वये चतुश्चकः समद्वारिवभूषितः। जनार्दनः स विज्ञेयः पुत्रलाभं प्रयच्छिति॥

#### शिर:श्याम:॥

जनार्दनो नाम देवः शिरःश्याम सुवर्णकः। वासुदेवफलं यत्र जन्ममृत्युजरापहम्।।

### श्रीप्रदः॥

पूर्वभागैकवदनं पश्चादेकास्यसंयुतम्। जनार्दनश्चतुश्चक्रः श्रीप्रदो रिपुनाशनः॥

#### उत्पलप्रभ:॥

अन्तर्लक्ष्यं चतुश्चक्रं शीतलं चोत्पलप्रभं। जनार्दनं विजानन्ति वनमालाविभूषितम्।।

शंखचक्रगदाब्जमालांको नीलस्थूलाकृतिः

श्रुभ:

जनार्दन इति ख्यातो हिमांशुपरिशीतलः॥

द्वारषट्कसमायुक्तं चक्रद्वादशकोऽज्वलम्। वनमालायुतं श्ल्र्र्र्श्णमाहुः सर्वे जनार्दनम्।।

नीलोत्पलदलप्रख्यं नातिह्रस्वस्मिताननं। जनार्दनं गृहस्थानामखिलार्थसहस्रदम्।।

## (22) UPENDRA-MÜRTI

This śālagrāma occurs in two varieties (1) maṇi-varṇābha (stone with reddish hue, and small chakra), and (2) śyāmala (dark-coloured, with chakras on the sides)

#### उपेन्द्र:॥

उपेन्द्रं द्विविधं प्रोक्तं हिरमूर्त्तिस्तथैव च। उपेन्द्रो मणिवर्णाभो ह्रस्वचक्रो ह्यतिशोभनः॥ श्यामलं कोमलाकारं तस्य पार्श्वेऽपि चक्रयुक्॥

### (23) HARI-MÜRTI

This śālagrāma also has two varieties (1) having a small opening (alpa-dvāra), and (2) blue coloured (nīla-varna) and having the marks of conch-shell, discus and mace.

# हरिमूर्ति:॥

अल्पद्वारसमोपेता हरिमूर्त्तिरुदाहता। शंखचक्रगदाचिह्नो नीलवर्णो लसत्तनुः। उपेन्द्र इति विख्यातो हरिः सौख्यसुखप्रदः॥

# (24) KŖSHŅA-MŪRTI

This occurs in a single variety: black in colour, having even number of chakras at the opening. The other forms are given under Daśāvatāra.

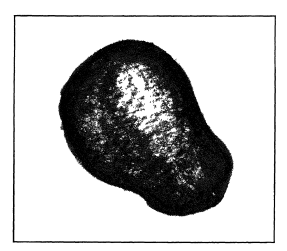
### श्रीकृष्ण:॥

समचक्रो द्वारदेशे कृष्णवर्णः सुशोभनः। सा कृष्णमूर्त्तिविज्ञेया पूजिता सौख्यदायिनी॥

# VIII SECTION EIGHT

This section deals with the salagramas associated with the minor

forms of Vishnu, like Hayagriva, Kapila, Dattātreya, Śimśumāra, Mukunda, Hamsa, Parama-hamsa, Vaikuntha, Pundarikāksha, Lakshmipati, Devadeva, Vatapatraśāyi, Arbhaka, Kshirābdhi-śāyi, Viśvambhara, Viśva-rūpa, Garudadhvaja, Pitāmbara, Satya-vira-śravā, Amṛtāharaṇa, Chakra-pāṇi, Māyā-Bahu-rūpa-mūrti, nārāyaņa, Pundarika, Pārijāta, Sudarsana (many forms), Jagadyoni, Ananta, Śesha and Lakshmikanta. There are also śālagrāmas representing composite forms like Hari-mūrti-tri mūrti, Harihara-mūrti and Śankara-nārāyana.



Hayāsya

# अष्टवर्गहयग्रीव:।।

हयग्रीवो इष्टभेदः स्यात्तत्तलक्षणमुच्यते। अंकुशाकारवदनो दीर्घबिंदुसमुज्वलः॥ पद्मजंबूफलाकारो हयग्रीव इति स्मृतः॥ किपला वर्तुलाऽत्यंतस्पष्टचक्रसमन्वितः। पंचिबन्दुसमोपेतो वरिवद्याप्रदो नृणाम्। हयग्रीवो यशःकायो रेखा पंच भवन्ति हि॥

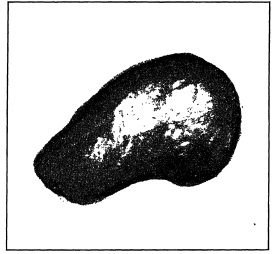
मधुबिन्दुसमो वर्णः पृष्ठे नीलसमीपगः। अश्वाकृतिमुखाकारः साक्षला सपुस्तका।।

पद्माकृतिर्भवेन्मुद्रा हयग्रीवः प्रकीर्तितः। दीर्घग्रीवमधोवक्त्रमल्पवक्त्रमकल्मषम्।।

हयग्रीविमिति ख्यातं संसारभयमोचनं। हयग्रावोंऽकुशाकारो रेखाकारसमन्वितः॥

कृष्णवर्णस्स विख्यातो महासारस्वतप्रदः। हयग्रीवो हि भगवान् रक्तपीतविमिश्रितः।।

अंकुशाकृतिकस्तार्क्य चक्रद्वयसमन्वितः। पद्माकृतिस्तदा पार्श्वे कुंडलाकृतिरेव वा। ज्ञानदो मोक्षदो नृणां भोगदो विनतासुत।।



Hayagriva

# कपिलायज्ञमूर्ति:।।

यज्ञमूर्तिस्तु भगवात्रक्तपीतविमिश्रितः। द्वारस्य वामतश्चक्रं सुक्सुवौ दक्षिणेऽपि च। यज्ञमूर्त्तिस्तु भगवान्सर्वकामफलप्रदः।

## दत्तात्रेय:॥

सितारुणोऽसितापश्च ह्रस्वपृष्ठोऽन्नतो भवेत्। अक्षमालाकृतिः पृष्ठे दत्तात्रेयः शुभप्रदः॥

# शिंशुमार:॥

दीर्घकायो बिलशालः सगह्नरः। उन्नतं पुच्छभागे तु चक्रेणैकेन संयुतः॥ सर्वदा स तु विज्ञेयः सर्वसिद्धिप्रदायकः।

# मुकुन्दमूर्ति:।।

षण्मुखेन मुकुंदाख्या सदा मुक्तिप्रदायकः॥

# हंसमूर्ति:॥

हंसस्तु धनुराकारो नीलश्वेतविमिश्रितः। चक्रपद्मासमोपेतं केवलं मोक्षदो भवेत्॥

पुनः हंसः

शंखाकृतिश्चैव नाभिचक्रस्तथोऽन्नतः। दक्षिणे चोत्पलाकारो वामे कुमुदषण्मुखे। दृश्यते कौस्तुभाकारश्चतुर्वर्गफलप्रदः॥

#### परमहंस:॥

धनुःशंखयतावृत्ती त्रिभेदा हंसमूर्त्तयः। परं हंसः खगेशान शिखण्डिगलसन्निभः॥

स्निग्धमायतवृत्तं च वर्तुलद्वारसंयुतम्। बिलमध्ये तथा चक्रं दृश्यतेऽ त्यन्तशोभनम्।

चक्रस्य दक्षिणे पार्श्वे द्विमणिर्भासुरो भवेत्। वकुलाकृतिवद्वामे दृश्यते विनतासुत। मूर्त्तिः परमहंसाख्या चतुर्वर्गफलप्रदा।।

# वैकुंठ:॥

वैकुंठो द्विविधो ज्ञेयः तत्तल्लक्षणभेदतः। वैकुंठः मणिवर्णाभो वामपार्श्वैकचक्रवान्।।

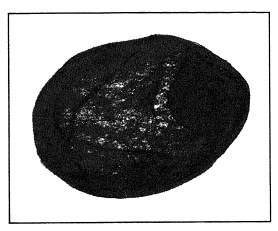
हारोपरि तथा रेखा पद्माकारः सुशोभनः। रेखाष्टकसमोपेतं पद्मं सदृशगौरवम्। वनमालायुतं श्यामं वैकुंठं परमं विदुः।

# पुण्डरीकाक्ष:।।

एकचक्रयुतोपेतं शुक्लवर्णसमन्वितम्। पुंडरीकाक्षमूर्त्तिः स्यात्सर्वलोकैकशंकरः॥

# लक्ष्मीपति:।।

मुखे वा पार्श्वतो वापि मयूरगलसंनिभम्। कृष्णवर्णं सूक्ष्मचक्रं पृथुलास्यसमन्वितम्। लक्ष्मीपतिरिति ख्यातो लक्ष्मीसंपत्तिदायकः॥



Lakshmi - pati

# देवदेव:।

विदिक्षु दिक्षु सर्वासां प्रदृश्यंते समन्वितम्। स देवदेवो विज्ञेयः पुराणपुरुषोत्तमः॥

#### वटपत्रशायी।

वटपत्रशायी भगवान्वर्तुलोऽप्यतिशोभनः। क्षीरिबंदुवदप्येतन्न श्वेतप्रभस्तथा। चक्रस्य वामतः शंखं दक्षिणे पदमेव च॥

# अर्भक:।

अर्भको वटपत्राभः दीर्घो वा वर्तुलः शुभः। दक्षिणे चक्रपदांकौ वर्तेते सुमनोहरे॥

## क्षीराब्धिशायी।।

एकचक्रं तु वदने पंचायुधलसत्तनुः। चक्रस्योऽभयपार्श्वे तु फणापंचकशोभितम्।। सुवर्तुलं सुस्निग्धं क्षीराब्धिशयनं विदुः। प्रदक्षिणावर्तचक्रं वनमालाविभूषितम्।।

कृष्णवर्णयुतश्चापि धनधान्यसुखप्रदः। पूजनीयः प्रयत्नेन स्थिरः स्निग्धं च वर्तुलः॥

#### विश्वंभर:॥

चक्राणां चापि विंशाद्या युक्तो विश्वं विश्वंभरः ्रस्मृतः।

श्यामो द्वादशरंध्रस्तु चतुर्विशतिचक्रवान्। विश्वंभर इति ख्यातः सर्वसौभाग्यदायकः॥

#### विश्वरूप:॥

विश्वरूपोऽथ भगवान् द्विविधः परिकीर्तितः। पंचवक्त्रं स्थूलतरं परुषं बहुचक्रकम्। विश्वरूपमनन्तं वा पुत्रपौत्राधिकप्रदम्॥

# पुनः चतुश्चक्रविश्वरूपमूर्त्तिः॥

वक्त्रस्य वामतः शंखं दक्षिणे पद्ममेव च। वदने मध्यदेशे तु चतुश्चक्रः सबिंदुकः। विश्वरूपो हरिः साक्षात्पारावतपदोपमः॥

#### गरुडध्वज:॥

स्वर्णशृंगशिरः सौम्यो वर्तुलः स्निग्धकेसरः। चक्रमध्ये गते कृष्णे रेखाबिंदुविभूषितः। लक्ष्मीकरो वैनतेयः गरूडध्वजसंज्ञिकः॥

#### पीतांबर:॥

पीतांबरधरो मूर्तिस्त्रिविधोऽत्र प्रकीर्तितः। स्निग्धगोरोचनापीतो द्विचक्रो वर्तुलोऽपि च॥

पीतांबरधरो देवो साम्राज्यफलदायकः। पुनः द्वारदेशो भवेच्चक्रं बहुवर्णसमन्वितः। पीतांबरधरो देवः सर्वैकफलदोऽर्चितः॥

#### सत्यवीरश्रवा:॥

सुवर्तुलो हस्वचक्रः सर्वांगे हेमबिंदुकः। सत्यवीरश्रवाः प्रोक्तः सर्वसौभग्यवर्धनः॥

#### अमृताहरण:॥

अमृताहरणो देवो नीलोत्पलसमप्रभः। वर्तुलो ह्रस्ववदनो मध्यचक्रोऽतिकोमलः॥

#### चक्रपाणि:॥

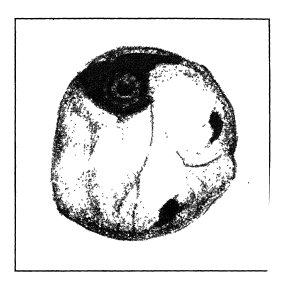
पूर्वभागे त्रिवदनः पश्चदेकेन संयुतः। चक्रपाणिरिति ख्यातश्रक्रवर्तिप्रदायकः॥

#### ग्रहाहाद्ग्यणः॥

निर्मले सुमुखे चक्रे मध्ये चक्रेऽतिशोभने। ताटंकनासाभरणहारकेयूरलांछनः। मायानारायणो देवः सर्वकामफलप्रदः॥

# बहुरूपमूर्ति:॥

अभ्यन्तरे पृथुश्चक्रो बहुलास्यः समंततः। बहुरूपः समाख्यातः पूजकस्य शुभप्रदः॥



Bahurūpi

# पुंडरीक:॥

एकचक्रयुतो वक्त्रे शुक्लवर्णसमन्वितः। पुंडरीकः समाख्यातः पूजितो मोक्षदायकः॥

#### पारिजात:।।

अंडोपरि द्विचक्राढ्यः पारिजातः परः स्मृतः। ब्रह्मचर्यव्रतस्थेन पूजनीयः प्रयत्नतः॥

Sudarśana-śālagrāma is said t have twelve varieties, among whic (1) Sudarśana, (2) Yati-sudarśana, (3) Nṛṣimha-sudarśana, (4) Mahāvishna sudarśana, (5) Ubhaya-sudarśana, (6) Mahogra-sudarśana, (7) Devisudarśana, (8) Lakshmi-sudarśana, (1) Eka-vaktra-sudarśana and (1) Trailokya-sudarśana are describilitere.

# सुदर्शन:॥

सुदर्शनमहादेवो ज्ञेयो द्वादश संख्यया। एकचक्रं शिरोदेशे कृष्णवर्णमुखस्तथा। सुदर्शनस्तु विज्ञेयः सर्वपापप्रणाशनः॥

# यतिसुदर्शन:॥

पद्माकारो बृहद्वक्त्रो नीम्ननाभिः सुदर्शनः। यतिभिः सेवनीयश्च एकचक्रः सुरांतकः॥

# नृसिंहसुदर्शन:॥

किपलो नारसिंहश्च पृष्ठे वा स्थूलचिक्रणम्। वनमालासुनिष्पन्नं पृथुचक्रं सुदर्शनम्। ब्रह्मचर्येण संपूज्यं भुक्तिमुक्तिफलप्रदम्।।

# महाविष्णुसुदर्शन:।।

सुदर्शनं महाविष्णुं रेखाचक्रमहाद्युतिम्। कृष्णवर्णमिति ख्यातं अपमृत्युहरं शुभम्॥

# उभयसुदर्शन:।।

वृत्ताकारं तु तद्दीर्घं द्वारि पृष्ठे द्विचक्रकम्। सुदर्शनं विजानंति बिंदुयुक्तं विचक्षणैः॥

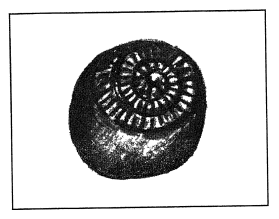
# महोय्रसुदर्शन:॥

चक्रद्वयं नास्ति बिलं ऊर्ध्ववक्त्रं तसुदर्शनम्। दक्षिणेऽब्जगदाचक्रे कोष्ठे पर्वतलांछितम्।।

गोविन्दं पुण्डरीकाक्षं कृष्णं विष्णुं महाद्युतिम्। दक्षिणे शुद्धचक्राब्जं वामे पर्वतलांछितम्।

# देवसुदर्शन:॥

कदंबकुसुमाकारा रेखापंचकसंयुतम्। सुदर्शनं तथा वामे देवचक्रं महाद्युतिः॥



Sudarśana - śālagrāma

# लक्ष्मीसुदर्शन:॥

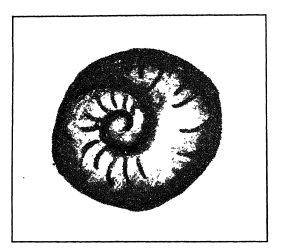
सुदर्शनमहाचक्रे त्रैलोक्यं सचराचरम्। रमया सहदेवो≤पि स्वयं तिष्ठति सर्वदा। चक्रद्वयं बिलं नास्ति ऊर्ध्ववक्त्रं सुदर्शनम्॥

# एकवक्त्रसुदर्शन:॥

पृष्ठे वा पार्श्वतो वाऽपि मध्ये वाऽप्येकचक्रवान्। बाह्ये वाऽभ्यंतरे वापि सुदर्शन इति स्मृतः॥

# त्रैलोक्यसुदर्शन:॥

सुदर्शनमहाचक्रे त्रैलोक्यं सचराचरम्। रमया सह देवोऽपि स्वयं तिष्ठति सर्वदा॥



Ananta-śālagrāma occurs in five varieties: (1) yellow-coloured (2) black-coloured, (3) blue-black in hue, (4) multi-coloured, and marked with serpent-hood and (5) with fourteeen apertures. Some śālagrāmas are distinguished with a number of chakras, fourteen to twenty; they may occur in many colours. They may be large in size, and may be marked by scratches calling to mind banner, conch-shell, discus and mace.

#### अनंन्त:॥

पंचभेदास्तदा≤नन्तो नानावर्णसमन्वितः। चतुर्दशबिलोपेतः द्वारचक्रेण लांछितः॥

नानावर्णो ह्यनन्तात्मा नानाभोगेन चिंह्नितः। ध्वाजाकारस्थिता रेखा लक्ष्यते मध्यदेशतः॥

दीर्घाकारं महास्थूलं सप्तचक्रसमन्वितः। अथवा≤ष्टचक्रं तु दशचक्रं शुभावहम्।। त्रयोदशं महापुण्यं चतुर्दशमहाफलम्। पीतवर्णं तथा कृष्णं बहुवर्णं च श्यामलम्।। चक्रं शंखं च पद्मं च वनमालाविभूषितम्। अनंतमूर्त्तिविज्ञेया सर्वकामफलप्रदा। अनंतशायिनं स्थूलं चक्रं चंन्द्रसमद्युतिः।। दारिद्र्यनाशनं पुंसां आयुरारोग्यमोक्षदम्। नानावर्णसमायुक्तं नागेनाऽथ विचेष्टितम्।। स प्रयत्नेन पूज्यात्मा शिला स्निग्धा च

चतुर्दशद्विप्रभृतिविंशद्वा चक्रलांछिनम्। नानावर्णा ह्यनंतात्मा नागभोगेन चिह्नितः। अनंतमूर्त्तिविंज्ञेया सर्वकामफलप्रदा।।

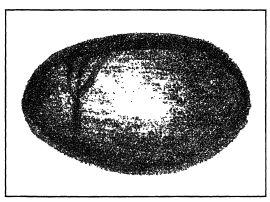
# अव्ययमूर्त्ति:॥

बहुवर्णो द्वारचक्रः सौख्यदः फलदोऽर्चितः। जंबूफलिनभाकारं वर्तुलं स्निग्धकांतिदम्।। मध्ये वक्त्रयुतं ताक्ष्यं पूजयेद्देवमव्ययम्। पक्वजंबूफलाभं च स्निग्धं वर्तुलमेव च।। नूतनामलकस्थूलं स्वर्णबिन्दुसमन्वितम्। अष्टचक्रोऽइरेखाख्यं निर्मलाभिः समंततः।

# हरिमूर्तित्रिमूर्त्ति:॥

त्रिमूर्तिस्त्रिविधा प्रोक्ता नानाकामफलप्रदा। ऊर्ध्वाधस्तात् त्रिवदनः षट्चक्रः श्यामलो विभुः। त्रिमूर्तिरिति विख्यातः सर्वसौभाग्यदायकः॥

बहुवर्णो द्वारचक्रः स ख्यातः पूजितोऽव्ययः॥

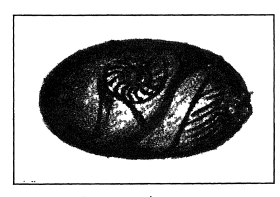


Harihara Mūrti

चक्रत्रयसमोपेतः त्रिमूर्तिः स्याच्छुभप्रदः। पुनः शंखचक्रादि कमलकमंडलुविशारदः। वनमालात्रयोपेतं मूर्तित्रयमिदं विदुः॥

# हरिहरमूर्त्ति:॥

शिवनाभिस्तस्य मूर्घ्नि पृष्ठे वाऽपि भवेद्यदि। एतद्धरिहरं विद्यात्सुखसौभाग्यवर्धनम्।।



पुनः चतुर्वक्त्रो हरिहरः द्वैतदाप्यदः। विनश्यति गृहस्थानां धनं क्षेत्रं कुलं क्रमात्।।

#### शंकरनारायण:॥

शिवनाभयुतः पार्श्वे वामे वा दक्षिणेऽपि वा। स च शंकरपूर्वाख्य नारायण इतीरितः॥ द्विलिंगो वा त्रिलिंगो वा चतुःपंच लिंगवान्।

तत्तु शंकरनामा स्यादेवो देवत्वदायकः॥

#### लक्ष्मीकान्त:।।

नानावर्णं तु तत्रैव नागभोगेन जीवितम्। तदा वरप्रसादेन लक्ष्मीकान्तं वदाम्यहम्॥

#### SECTION NINE

The śālagrāmas identified as specific to the forms of Brahmā, the creator, one of the celebrated trinity (Vishņu and Rudra being the other two), are dealt with in this section: Svayambhū, Paramesḥṭhi, Hiraṇyagarbha, Brahma-mūrti, and Chaturmukha. This account is followed by descriptions of Garuḍa-śālagrāmas and Śesha-śālagrāmas. Balaśāli-rāma-śālagrāma has been given as a variety of the latter.

# स्वयंभू:॥

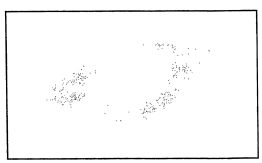
मूर्धि वर्तुलरेखाभिराभूतो नीलवर्णवान्। दीर्घास्यो बहुवक्त्रस्तु स्वयंभूरिति वर्तुलः॥

केवलं मोक्षफलदो ह्यर्चकस्य न संशयः। चतुर्दशप्रकाराः स्युः ब्रह्ममूर्त्तिर्महाप्रभुः॥

तत्रापि परमेष्ठी द्वे स्वर्णगर्भाष्टभेदतः। हिरण्यगर्भस्तन्मध्ये त्रिच्छिद्रोऽध्वरेखवान्॥ अमुक्तः स्वर्णाबिंदुश्च स्वर्णगर्भः प्रकीर्तितः।
हिरण्यगर्भो भगवान् पिवत्रं भुवि दुर्लभम्।
चक्रयुक्ताऽपि रेखास्तु चक्रहीने त्रयो विदुः॥
पितामहश्चतुर्वक्त्रं नानभेदः स उच्यते।
परमेष्ठी तु शुक्लाभ एकचक्रं तथा भुजम्॥
सुवर्तुलं तथा पीतं पृष्ठे तु सुषिरं भवेत्।
ब्रह्ममूर्तिः स विज्ञेयो भोगमोक्षफलप्रदः॥
परमेष्ठी तु शुक्लाभमेकचक्रं तथांबुजम्।
सुवर्तुलं तथा पीतं पृष्ठे तु सुषिरं भवेत्॥
ब्रह्ममूर्तिः स विज्ञेयो भोगमोक्षफलप्रदः॥
ब्रह्ममूर्तिः स विज्ञेयो भोगमोक्षफलप्रदः।
परमेष्ठी तु शुक्लाभश्चक्रपद्मसमन्वितः॥
द्विधाऽकृतिस्तथा पृष्ठे सुषिरं वाऽपि वर्तुलं।
पीतवर्णयुता वापि भूक्तिमुक्तिफलप्रदः॥

## हिर्ण्यगर्भ:।।

द्वारं न दृश्यते यस्य नीलवर्णं तु शीतलं। हिरण्यगर्भो विख्यातो हेमगर्भः शुभप्रदः॥



Hiranya - garbha

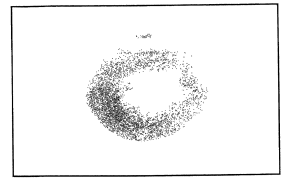
हिमांशुसदृशाकारं श्लक्ष्णं स्थूलं तथोचितं। हिरण्यगर्भ इत्याहुद्वरि पृष्ठे सुदर्शनं पुनः। चक्राकारं महास्निग्धं द्वारनाभिः सबिन्दुकः॥

स्थूलं स्निग्धकरत्वं च महातेजः प्रकाशते। हिरण्यगर्भो विज्ञेयः पूजकस्य शुभप्रदः॥

वर्तुलः कृष्णवर्णश्च विद्युत्पुंजनिभाननः। अमुखी स्वर्णबिन्दुश्च स्वर्णगर्भः प्रकीर्तितः॥

हिरण्यगर्भो भगवान् पवित्रं भुवि दुर्लभः। अन्तर्ध्वनिसमायुक्तः कृष्णवर्णः सुवृत्तकः॥

वर्तुलो ह्रस्ववदनश्चक्रमध्येऽति कोमलः। श्रीवत्सकमलाकारलांछनं चक्रपार्श्वके।।



Hiraṇya - garbha

हिरण्यगर्भो विख्यातः पृथुनाभिसमन्वितः। हिरण्येन विमिश्रस्तु श्रीकरो कुलवर्धनः॥

# पितामहमूर्ति:।।

पितामहश्चतुर्वक्त्रो ह्यष्टवक्त्रसमन्वितः। पीतवक्त्र समायुक्तो भुक्तिमुक्तिफलप्रदः॥

# चतुर्मुखमूर्ति:॥

चतुरस्रो युज्यन्ते रेखाः पार्श्वसमीपगाः। द्वे चक्रे मध्यदेशे तु सा शिला च चतुर्मुखः॥

# स्वयंभू:॥

मूर्ध्नि वर्तुलरेखाभिरावृतो नीलवर्णवान्। दीर्घास्य पृथुवक्त्रस्तु स्वयंभूरिति वर्तुलः। केवलं मोक्षफलदो ह्यर्चकस्य न संशयः॥

# गरुडमूर्ति:॥

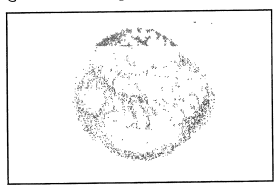
द्विपक्षाभ्यां समोपेतं यद्गारुडविमोचनम्। दुर्लभं समचक्रं तु कलौ कल्मषनाशनम्।।

#### गरुड:॥

स्थूलचिह्नमुखं यस्य कलशेन समन्वितं। वैनतेयं विजानीयाल्लांछनैश्च समन्वितम्॥

# शेषमूर्ति:।।

पृष्ठादिमूर्द्धपर्यन्तं वलयाकाररेखया। सुवर्णनिभया द्वित्रचतुःपंचातिसंख्यया संयुक्ता।।



Śeshamūrti

शुभवक्त्राढ्या श्यामनीला सितासिता। अथवा कुंडलीभूता नानाभोगप्रदायिनी॥ हेमवर्णा मुखं यस्या सम्यगुन्नतं ध्वजः। कूमीरखाप्रबुद्धा तु शिलाभूतिप्रदायिनी॥

कनकाभं समीपे तु ह्यक्षसूत्रं सुपार्श्वके। रुक्माकृतिरधोभागे लिंगभागे खुरान्वितः॥

शिवनाभ इति ख्यातो भुक्तिमुक्तिफलप्रदः। शोषमूर्त्तिस्तु भगवान्विशोषाश्चर्यदायकः॥

#### बलशालिरामः॥

दीर्घाकारं बृहद्द्वारं..... पुच्छं च तद्भवेत्। श्वेतं च हलचिह्नं च मुसलाकृतिरेखया।।

नीलोत्पलप्रसूनाभं पृष्ठे वक्षान्नतेऽपि वा। बलशाली भवेनाम्ना वंशकोशविवर्धनः॥

सर्वत्र रक्तवर्णः स्यात्पीतनीलविवर्जितः। सुचक्रो वक्रचक्रो वा सीरपाणिः शुभप्रदः॥

#### X SECTION TEN

Śiva-nābha-śālagrāmas represent the forms of Śiva. While the śālagrāmas usually are taken to indicate the presence of Vishņu, there are nevertheless some śālagrāmastones specific to Brahmā, Sūrya and Śiva. The śālagrāmas representing Śiva occur in several varieties: Śiva-

nābha, Gauri-nābha, Aghora-harihara (two subvarieties), Dakshiṇāmūrti-śivanābha, Umā-maheśvara, Śiva-nārāyaṇa (Harihara) Sadyojāta, Vāmadeva, Īśāna and Tatpurusha. These are described with reference to their distinguishing characteristics.

#### शिवनाभ:॥

स्थिरासनं मध्यनाभिं हेमरेखाविराजितं। पूजिते शिवनाभे तु पूजिताः सर्वदेवताः॥

पुनः हेमवर्णमुखं यस्य सम्यगुत्रतमूर्ध्वतः। कूमेरेखा प्रबुद्धा तु शिला मुक्तिप्रदायिनी॥

कनकादिसमीपे तु हाक्षसूत्रं तु पार्श्वके। कूर्माकृतिरधोभागे लिंगभागे खुरान्वितः॥

शिवनाभ इति ख्यातो भुक्तिमुक्तिफलप्रदः। एकनाभिसमोपेतः कृष्णवर्णः सिबन्दुकः।। शिवनाभसमाख्यातः सौख्यदः फलदोऽर्चितः।

### गौरीनाभ:॥

ऊर्ध्वां≤धोनिर्गतं लिंगं तिल्लगं तु सदाशिवः। कपिलं कृष्णवर्णं च सा शिला भुक्तिमुक्तिदा॥

#### शिवनाभ:॥

लिंगञ्च शिवनाभश्च भिन्नलक्षणयोगतः। शिवो गजो ऊर्ध्वलिंगं सदाशिवः। गौरीसुगुरुश्च उमापतिमूर्तित्रयहेमपिंग खुरेश्वरः॥

### अघोरहरिहर:॥ द्विविध:॥

शिवनारायणश्चैव महालिंग हरिहरः। सोमेशः सद्योजातस्तथैव च वामदेवस्तथेशानस्तत्पुरुषः। सूर्य एव च एकनाभिसमीपे तु ह्यक्षमात्रं तु पार्श्वके॥

कूर्माकृतिरधोभागे लिंगभागे खुरान्वितः।
शिवनाभ इति ख्यातो भुक्तिमुक्तिफलप्रदः॥
गजकुंभस्थूलरेखा दृश्यते यत्र मध्यतः।
शिवनाभः स विज्ञेयः दुर्लभः सर्वकामदः॥
स्निग्धवर्णा तथा सूक्ष्मा गोखुरेण समन्विता।
मूर्ध्नि विद्या कला भागा ऊर्ध्विपंगजटा शशी।
यवमात्रं तु गर्तः स्याद्यवार्धं लिंगमुच्यते।
शिवनाभ इति ख्यातिस्त्रषु लोकेषु दुर्लभः॥
ऊर्ध्वयोनिर्गतं लिंगं तिल्लंगं तु सदाशिवः।
कपिलं कृष्णवर्णं च सा शिला भुवि दुर्लभा॥
ऊर्ध्वरंधोल्लसिल्लंगं सुरक्तं शीतलाकृति।

# दक्षिणामूर्त्तिशिवनाभ:।।

गौरीशिवनाभाख्यं सर्वसौभाग्यवर्धनम्।।

लिंगैः पंचिभरालीढं षड्भिर्वा सप्तिभिश्च वा। तन्मूर्त्तिर्दुर्लभा पुण्या मया वक्तुं न शक्यते॥ शिवनाभैर्लिंगभागैर्नेत्रत्रयविभूषितम्। गंगाजटा चंद्रबिंबा अक्षमाला च पुस्तकम्॥

# उमामहेश्वरमूर्ति:।।

वैड्यं शिवनाभेषु पूजितं गोखुरैः। परितो युक्तमधश्चक्रसमन्वितम्।। गंडकीगर्भजनितं मूर्त्तिगौरीसमाश्रितम्। उमामहेश्वरं प्रोक्तं सर्वाभीष्टफलप्रदम्।। कुंभसंभव धर्मात्मा संपूजयति यो नरः। कदंबकुसुमाकारं हेमपिंगजटाधरम्।। स्पर्शे लिंगमतिस्निग्धं शिवनाभः सुदुर्लभः। कूर्मचक्रमधोभागे एकभागे खुरान्वितम्। शिवनाभ इति ख्यातो भुक्तिमुक्तिप्रदायकः॥ सर्वत्र लोहिताकारो मूर्ध्नि रक्तजटान्वितः। अघोरा सा परित्याज्या गृहिभिर्यतिपृजिता। असिवर्णश्च स्वर्णश्च अमला नाम लांछितः॥ स नपूज्यः गृहस्थेन व्याधिमृत्युप्रदायकः। अधश्चक्रे चोर्ध्ववक्त्रं स्निग्धवर्णं सुसूक्ष्मकम्।। ख्यातं हरिहरं तस्य नृणां संतारणं स्मृतम्। एतश्रक्रमधोवक्त्रं द्विमुखं तद्धरिहरः॥ द्वे द्वे चक्रेऽप्यधश्चोर्ध्वे शिवनारायणः स्मृतः। एकलिंगः सर्वपूज्यः द्विलिंगो फलप्रदः॥ त्रिलिंगश्च चतुर्लिंग सर्वसौभाग्यदायकः। लिंगैः पंचिभरालीढः षड्भिर्वा सप्तभिश्च वा।। तत्तन्पृत्तिफलं पुण्यं मया वक्तुं न शक्यते। लिंगाधिक्यं मृत्युकरी शक्त्याधिक्यं दरिद्रकः॥ शिवशक्तिसमायुक्ता सा शिला भुक्तिमुक्तिदा।
महिषा च तु मूर्धा चेत्पार्श्वे चक्रं च सूच्यते।
एतद्धरिहरं मूर्तिं सर्वाभीष्टफलप्रदं मुने॥
ऊर्ध्विपंगजटाजूटं शशिभानुसमन्वितम्।
संस्पष्टलिंगं सूक्ष्मं च शिवनाभः सुदुर्लभः॥

#### अथ सद्योजात:॥

हेमवर्णजटायुक्ता हेमबिंदुसमन्विता। मस्तके गोखुराभासा चन्द्रगंगासमन्विता।। सद्योजाताभिधा श्रेष्ठा पुत्रपौत्रधनप्रदा।

#### वामदेव:॥

लिंगसक्ता रक्तवर्णा श्वेतचन्द्रजटायुता। वामदेवाभिधा श्रेष्ठा गृहिभिः परिपूजिता।।

# ईशान:॥

किंचित्कपिलसंयुक्ता कृष्णनीलजटेन्दुना। पार्श्वरेखासमोपेता ईशानो मुक्तिदो भवेत्।।

### तत्पुरुष:॥

पूर्वविद्युज्जटाभानुरूर्ध्वपिंगजटा शशी। तत्पूरुषाभिधानः स्याद् दुर्लभा सर्वकामदा।।

#### XI SECTION ELEVEN

This section deals with the Śālagrāmas representing the forms of Sūrya, the Sun-god, Haihaya (Kārtavīrya), Havyavāhana (Agni),

Jitakrodha-mūrti, Daityāri, Ātanka-mūrti, Nara-mūrti, Purāṇa-puroshottama, Padma-lānchhita, and Vishvaksena. Excepting Sūrya, Haihaya and Agni, the other deities represented in śālagrāma are not suitable for worship, as their worship is likely to cause misfortune of some sort or other. This is actually the miscellaneous section, which marks the conclusion of the detailed and descriptive account of deity-specific Śālagrāmas.

# अथ सूर्यमूर्ति:॥

बाह्ये वाऽभ्यन्तरे वाऽपि चक्रद्वादशसंयुता। सूर्यमूर्तिः खगेशान सर्वव्याधिविनाशना।।

# हैहयमूर्ति:।।

गर्भगते तु चक्रे तु पद्मे चेदक्षिणे बहिः। पद्मपत्राकृतिर्वा≤पि हेमवर्णसमाकुला। हैहयस्तु तथा गोप्ता सर्वसिद्धिप्रदायकः॥

# हव्यवाहनमूर्ति:॥

अग्निवर्णो महातेजाः सप्तरेखासमायुतः। हव्यवाहनसंज्ञोऽसौ श्रीप्रदो नात्र संशयः॥

निष्केसरं चक्रयुतं बाह्ये वा चिह्नसंयुतम्। तन्मूर्तिर्विहगाधीश शून्यपूर्वः प्रकीर्तितः॥

# जितक्रोधमूर्ति:।।

जितक्रोधस्तु भगवान् रक्तवर्णेन मिश्रितः। मृत्युं ददाति सततं मध्यचक्रे न संशयः॥

# दैत्यारि:॥

बहुचक्रावृतो देवो दैत्यारिः समुदीरितः। शुक्लकांतिसमायुक्तः केवलं दुःखदायकः॥

# आतंकमूर्ति:॥

विवश्वाया इन्तको देवो हानिमेव प्रयच्छिति। चक्रे तु मध्यदेशे तु पुच्छे चोत्पातमर्पयेत्॥

# नरमूर्ति:॥

नरमूर्तिस्तु भगवान् अतसीकुसुमप्रभः। एकनाभिसमोपेतो ह्यक्षसूत्रं तु पार्श्वके।। स्पष्टचक्रसमोपेतं अतसीकुसुमप्रभम्। नरमूर्तिं विजानीयाद्धयग्रीवों इकुशाकृतिः॥

# पुराणपुरुषोत्तम:।।

दूर्वाभसूक्ष्मवदन इति लिखितम्। कमलाक्षताम्रवर्णयुताऽनेकचक्रयुक्॥

### पद्मलांछित:।।

कमलाक्षो हरिर्नित्यं दुःखदः पूजितो नृणाम्।

#### विष्वक्सेन:॥

बहुवर्णश्चैकचक्रो विश्वक्सेन इति स्मृतः। करोति पूजितो नृणामटनं तु न संशयः।।

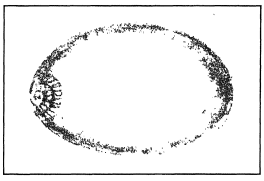
#### SECTION TWELVE

This section gives an account of how śālagrāmas differ on account their aperture-size, number and location of chakras, shapes, colours and marks on them.

अथ द्वारमान आकार चक्रसंख्या विभेदेन लक्षणम्।।

एतेषामेव केषांचित् स्पष्टं भेदः प्रतीयते।।
स स्थानभेद चक्राणां संख्याभेदश्च कथ्यते।।
वासुदेवो जगद्योनिः कृष्णः पीतांबरो≤व्ययः।
सीरपाणिः समोपेताः षड्द्वारचक्राः प्रकीर्तिताः।
पुरुषोत्तमश्च सीतेशो वराहश्च तथाविधा।।

Śālagrāmas having chakras on the sides:



Pārśva-chakra

### पार्श्वचक्रादय:॥

अनिरुद्धो हरिः कृष्णो जामदग्न्यस्तथैव च। वामे वा दक्षिणे वाऽपि पार्श्वचक्रसमन्वितः॥

पुरुषोत्तमश्च सीतेशः अमृताहरणोऽपेन्द्रः

प्रद्युम्नः कपिलाह्नयः॥

# वामचक्रमूर्त्तय:॥

लक्ष्मीनृसिंह्यो विष्णुश्च नारसिंहश्च कीर्तितः। बलरामो भूवराहः सुयज्ञो वामचक्रिणः॥

किपलो नारसिंहश्च लक्ष्मीनारयणस्तथा। त्रिविक्रमो वासुदेवो वामचक्राः कीर्तिताः।।

Śālagrāmas with a single chakra:

#### एकचक्रादय:॥

पुण्डरीको प्रलंबघ्नो वैकुण्ठो मधुसुदनः। नरः सुदर्शनो रामश्चैकचक्रसमन्वितः॥

लक्ष्मीनारायणश्चैव वीरनारायणस्तथा। परमेष्ठी हयग्रीवः क्षीरशायी च माधवः॥

Śālagrāmas with three chakras:

#### त्रिचक्रादय:॥

अधोमुखनृसिंहश्च शिंशुमारस्त्रिविक्रमः। मत्स्यमूर्त्तिः सीतेशः षडेते स्युस्त्रिचक्रकाः। बुद्धोऽच्युतस्त्रिमूर्तिश्च कूर्मश्च पुरुषोत्तमः॥

#### चतुश्चक्रादय:।।

चतुश्चक्रो हरिहयः सीतारामो जनार्दनः। विश्वंभरः कंसमर्दी लक्ष्मीनारायणस्तथा।।

Śālagrāmas with five chakras:

# पंचचक्रमूर्तय:।।

श्रीसहायः पंचचक्रः सीतारामस्तथैव च। लक्ष्मीनारायणो वाऽपि पंचचक्रसमन्विताः॥

Śālagrāmas with six chakras:

#### षट्चक्रादय:॥

सीतारामस्त्रिमूर्तिश्च लक्ष्मीनारायणस्तथा।। Śālagrāmas with seven chakras:

### सप्तचक्रादय:॥

सप्तचक्रः समाख्यातो ह्यनन्तः सर्वतोमुखः॥

#### अष्टचक्रादय:॥

लक्ष्मीनारायणो≤नन्तश्चक्रपाणिः पितामहः। अष्टचक्रेण संयुक्ताः पूजकस्य शुभप्रदाः॥

Śālagrāmas with nine to fourteen chakras:

#### नवचक्रादय:॥

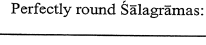
दशचक्रस्तु गोविंदो ह्यनन्तो विश्वरूपधृक्। नवचक्रस्तु भगवान् अच्युतः परिकीतितः॥ हषीकेशस्तथा≤नन्तश्च क्रमेणैकादशेन तु। मुकुन्दश्च तथा सूर्यो द्वादशेन जनार्दनः॥

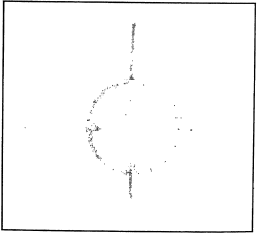
अनन्तस्तु महादेवस्त्रयोदशचतुर्दश। विश्वंभरस्तु भगवान्विंशत्युपरि चक्रवान्। चक्राणां विंशातियुतो विश्वरूप इति स्मृतः॥

Śālagrāmas with chakras at the navel:

#### नाभिचक्रादय:॥

माधवो वसुदेवश्च कूर्मो दाशरिथस्तथा। लक्ष्मीनारायणः पद्मनाभो भार्गव एव च॥ नाभिचक्रयुताः सर्वे पूजकानां शुभप्रदाः। लक्ष्मीवराहो देवेशो वाराहो नरकेसिरः॥ दिक्षणे चक्रयुक्ताश्च त्रय एव महामुने॥





Vartula

# वर्तुलमूर्तय:।।

अमृताहरणश्चेव सत्यवीरश्रवास्तथा। गोवर्धनाख्यगोपालः स्वयंभूश्चेति वर्तुलः॥

लक्ष्मीनारायणः कूर्मो गोविन्दो वामनस्तथा।।

अधोक्षजो≤निरुद्धश्च कपिलः केशवस्तथा। वटपत्रशयश्चैते वर्तुलाः परिकीर्तिताः॥

#### Elongated Śālagrāmas:

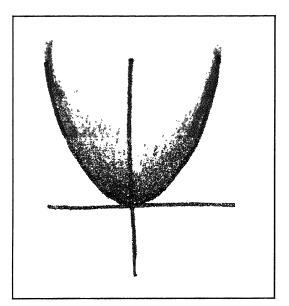


Dirgākāra

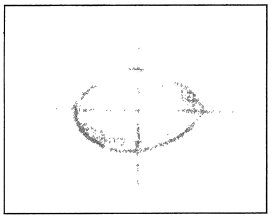
# दीर्घाकारमूर्त्तय:।।

विभिषणश्च कोदण्डो रामः परमहंसकः। तथा सन्तानगोपालो बलरामश्च दीर्घकाः॥ लक्ष्मीमदनगोपालः श्रीगोपालास्त्रिविक्रमः। शेषः परशुरामश्च वाराहो माधवस्तथा॥ लक्ष्मीमूर्तिश्च भगवान्सुदीर्घाकारमूर्तयः॥

Śālagrāmas with large chakras:



Pārśva

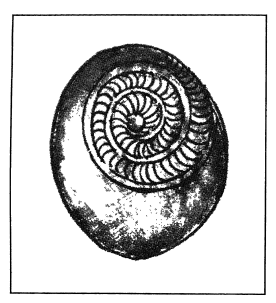


Aṇḍākāra

# पृथुचक्रादय:।।

केवलं नारसिंहश्च विदारणयुतस्तथा। लक्ष्मीपतिर्बालकृष्णो रामोऽपि बलपूर्वकः॥

नारायणो नारसिंहो वाराहोऽधोक्षजस्तथा। बलः परशुरामश्च विष्णुः संकर्षणस्तथा। वामनः कपिलश्चैते पृथुवक्ताः प्रकीर्तिताः॥

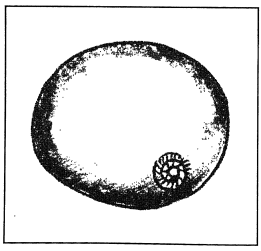


Pṛthu Chakra

Śālagrāmas with small openings:

### सूक्ष्मवक्त्रादय:॥

कुक्षिपूर्वनृसिंहश्च बालपूर्वो नृसिंहकः॥ कल्किर्बुद्धो दामोदरश्चैव श्रीधरः सूक्ष्मवक्त्रकः॥



Sūkshma - Chakra

कुक्षिवामनगोपालो मधुसूदनमाधवाः। वासुदेवो≤निरुद्धश्च हयश्च पुरुषोत्तमः॥

लक्ष्मीनृसिंहः प्रद्युम्नः स्वयंभुः शेष एव च। अच्युतश्च मुनिश्रेष्ठ सूक्ष्मवक्त्राः प्रकीर्तिताः॥

Śālagrāmas with garland-like marks on them:

अथ मालावर्गमूर्तिवर्गः॥

कृष्णश्च वीररामश्च श्रीधरो हृष्टरामकः। महाज्वालानृसिंहश्च सीतारामश्च केशवः॥

बालपूर्वो नृसिंहश्च लक्ष्मीनारायणस्तथा। माधवो बलभद्रश्च गोपालो मदनाह्वयः॥

स्यमंतकमणेर्हर्ता श्रीगोपालः सुदर्शनः। यदुवीरः किल्कमूर्तिर्लक्ष्मीगोपाल एव च॥ दामोदरो हृषीकेशो ह्यच्युतो विष्णुरेव च। लक्ष्मीपितरनन्तश्च विक्रमो विष्टरश्रवाः॥

जनार्दनो महाकूर्मो वराहः श्वेतनामकः। वनमालासमेतास्ते तेषां लक्षणमुच्यते।।

Śālagrāmas with uneven chakras:

# विषमचक्रादय:।।

वराहो नारसिंहश्च किपलो गरुडस्तथा। श्रीधरश्च हृषीकेशो ह्येते वषमचक्रिणः॥

Śālagrāmas with opening at the bottom:

अधोवक्त्रेण संयुक्ता मूर्तिहरिहरस्तथा।।

Śālagrāmas with fang-like structures:

### दंष्ट्रिण:॥

वराहो नारसिंहश्च विदारणयुतस्तथा। किपलो नारसिंहश्च ज्वालानृसिंहस्तथैव च। तथा परशुरामश्च सुदंष्ट्रेण विराजितः॥

Śālagrāmas having the complexion of the snuhi-flower:

# स्नुहीपुष्पण:॥

वाराहो वामनः कूर्मो प्रद्युम्नः स्नुहिपुष्पिणः।

Śālagrāmas having openings which are fissured:

#### भिन्नवक्त्रादय:॥

छिद्रराक्षससिंहोऽपि भिन्नवक्तः प्रकीर्तितः।

Śālagrāmas like the Kadamba flowers:

### कदंबकुसुमा:॥

कदंबकुसुमा रेखा वामनः श्रीधरः स्मृतः। हयग्रीवो वराहश्च कल्किनामा तथैव च।।

अंकुशाकारवदनश्चतुष्कोणः स केशवः। लक्ष्मीनारायणो मूर्तिस्तिवक्रमसमाह्वयः॥ गोपालक्षेत्रजो रामो लक्ष्मीनारायणस्तथा। प्रद्युम्नः परमेष्ठी च पार्श्वे सुषिरसंयुतः। कृष्णो हिरण्यगर्भश्च पद्मनाभो हरस्तथा।।

केशवो वामनश्चैव नाभिचक्रसुदर्शनः।

Snuhi is a spurge, Euphor antiquorum.

Kadamba-the tree, Nauc cadamba having orange colou fragrant flowers

Śālagrāmas which resemble he egg:

### कुक्कुटांडाभा:।।

कोदंणडरामः श्रीरामो दशकंठकुलान्तकः। सीतारामो दाशारथिर्लक्ष्मीगोपाल एव च।।

त्रिविक्रमस्तथा ज्ञेयाः कुक्कुटाण्डसमप्रभाः। कपिलो नारसिह्मश्च ज्वालानृसिंहस्तथैव च॥

संकर्षणो हृषीकेशः प्रद्युम्नो विष्णुरेव च। बहुरूपी पद्मनाभो बलभद्रोऽच्युतस्तथा।।

शोषः स्वयंभुर्भगवान् रामो विजयपूर्वकः। एते वै पृथुचक्राः स्युस्तेषां लक्षणमुच्यते॥

Śālagrāmas with chakras li proboscis:

### पुष्करचक्रिणः॥

कल्की संकर्षणश्चैव लक्ष्मीगोपाल एव च। परमेष्ठी च ते सर्वे प्रोक्ताः पुष्करचक्रिणः॥

Śālagrāmas having small chakras:

### सूक्ष्मचक्रादय:॥

दामोदरो वामनश्च प्रद्युम्नः परहंसकः। मायानारायणः कूर्मो माधवो गरुडध्वजः॥

जितक्रोधो≤न्तकश्चैव श्रीधरः पुरुषोत्तमः। अमृताहरणश्चैव हैहयश्च चतुर्मुखः॥

एते वै सूक्ष्मचक्रास्तु ऋषिभिः परिकीर्तिताः॥

Śālagrāmas having marks of earrings:

# कुम्बद्धायुद्धायूर्विदर्गः॥

सीतारामो हयास्यश्च गोपालो मदनाह्वयः। अनिरुद्धश्च कृष्णश्च भित्तिभागे गतश्चक्रा ह्यूर्ध्वचक्रस्त्रिविक्रमः॥

सीतारामो भूवराहः कृष्णो मदनगोपितः। कल्पवृक्षेण संयुक्तो लक्ष्मीनारायणस्तथा।।

Śālagrāmas having gold spots:

# स्वर्णीबन्दु:॥

कूर्मश्च पारिजातश्च वाराहो द्विविधस्तथा। विद्युज्जिह्वो नृसिंहश्च गोपालो वेणुभूषितः॥ कालीयमर्दनश्चैव वीरनारायणस्तथा। दत्तात्रेयो जामदग्निः पुंडरीकाक्षवामनौ॥

नारायणो बुद्धमूर्तिर्हंसः संकर्षणस्तथा। पद्मनाभो हृषीकेशो ह्यग्रीवश्च केशवः॥

चाणूरमर्दनो देवो धनंजयविभुस्तथा। विश्वरूपो हरिहरः गरुडो हरिहयस्तथा। नारायणः शंकराख्यो राक्षसाख्यो नृकेसरी॥

त्रिविधः शिवनाभो हि स्वर्णबिन्दुधरस्तथा।।

#### SECTION THIRTEEN

This is the concluding portion of the manuscript, giving the various benefits obtained from worshipping the śālagrāma-stones of different varieties. Perfectly smooth (snigdha) and blue-black (mechaka) are regarded as the best. If the colour is of washed coal (dhautangara-vat) or bluish, the stone is of midling merit. If the colour is tawny (pingala), yellowish (pita), ash-grey (dhumabha) or red (rakta) the stone will be malefic in effect. Perfectly round stones contribute to prosperity; umbrellashaped ones will secure lordship; cartlike stones (śakatākārā) spell misery, and a spear-shaped stone will bring about death and ruin. Crooked stones cause poverty. This is what the texts generally say.

एवं लक्षणसंयुक्तं शिलाचक्राद्यलंकृतम्। पूजयेद्यस्त्रसंध्यं तु स मुक्त इति निश्चयः॥

इष्टा यस्येह सा मूर्तिः स तां यत्नेन पूजयेत्। पूजयित्वा फलं सम्यक् प्राप्नोतीऽह परत्र च॥

सालग्रामाः समाः पूज्या विषमा न कदाचन। विषमे त्वेकमेव स्यात्समौ द्वौ न कदाचन। द्वादशैव शिला यो वै सालग्रामसमुद्भवाः॥

अर्चयेद्वैष्णवो नित्यं तस्य पुण्यमनंतकम्। किं पुनर्बहुशो यस्तु पूजयेद्वैष्णवो नरः॥

सालग्रामोद्भवशिलानिर्मितं यत्र न कृत्रिमम्। तस्य दर्शनमात्रेण सर्वान्कामानवाप्नुयात्।।

खण्डितं मुण्डितं चैव पार्श्वे भग्नं द्विधा स्थितम्।

सालग्रामसमुद्भूतं शिलामात्रं न दोषकृत्।।

न प्रतिष्ठा न संस्कारो न प्रायश्चित्तमेव च। नोपचारापचारश्च विद्यते वै खगाधिप।।

मूर्त्यन्तरं तु विषमे न यष्टव्यं कदाचन। सालग्रामशिलायां तु यष्टव्याः सर्वमूर्तयः।।

चक्रांकितशिलासार्धं द्वारकायां समुद्भवम्। यः पूजयेदनुदिनं स याति परमं पदम्।। विष्णुपादे च संस्पृष्टं पत्रं वा पुष्पमेव वा।
शिरसा धारयद्यो वै स याति परमं पदम्।।
निर्माल्यं शंकरस्यापि पत्रं वा पुष्पमेव च।
सालग्रामस्य संपर्कात् सर्वं याति पवित्रताम्।।
सालग्रामशिला यत्र यत्र द्वारवती शिला।
शंखं च तुलसी पत्रं तत्र सिन्नहितो हरिः।।
फलं त्रिभिश्च प्राप्नोति ह्यच्युतः फलदो भवेत्।

श्रीप्रदो रिपुहन्ता च चतुश्चक्रो जनार्दनः॥

पंचमं वासुदेवः स्यात् जन्ममृत्युभयापहः। प्रद्युम्नं षड्भिरेवाऽथ लक्ष्मीः कांतिं ददाति च॥

सप्तभिर्बलदेवः स्याद्गोत्रकीर्तिप्रवर्धनः। ददाति वांछितं भुक्तिर्ह्यष्टभिः पुरुषोत्तमम्।।

सर्वदस्तु नवव्यूहो यः सुरैरपि दुर्लभः। दशराज्यप्रदश्चैव अवतारदशाः स्मृताः॥

एकादशभिरैश्वर्यमिनिरुद्धः प्रयच्छिति। निर्वाणं द्वादशात्माऽसौ द्वादशात्मा ददाति च। अत ऊर्ध्वमनन्तात्मा पूजकस्य शुभप्रदः॥

# वर्णभेदेन फलभेदः॥

श्वेतः पीतश्च वर्णश्च कृष्णवर्णस्तथैव च। पुत्रपौत्रधनैश्वर्यं सुखं मोक्षं यथाप्रियम्। ददाति शुक्लवर्णस्तु तं यत्नेन प्रपूजयेत्।। पीतो धनकरो नित्यं किपलस्तु भयापहः। कृष्णो मृत्युप्रदो नित्यं पूजकस्य न संशयः।।

### आकारेण गुणदोषौ॥

वर्तुलं चतुरश्रं च नराणां सर्वसौख्यदम्। त्रिकोणं विद्रुमं चैव छिद्रो भग्नस्तथैव च॥

अर्धचन्द्राकृतिर्यस्तु स वै पुत्रनाशनः। चक्रांकितस्य सान्निध्ये यात्किंचित्क्रियते नरः॥

स्नानं दानं जपो होमः सर्वस्तत्रा द्वसयो भवेत्। संवत्सरं तु यत्पापं कर्मणा मनसा कृतम्। नश्यंति तदशेषेण विष्णुचक्रांकितदर्शनात्।।

ज्वरदाहिवषं चैव विह्नचोरभयं तथा। सर्वं तत्प्रशमं याति यत्र चक्रांकितो वसेत्।।

गंडक्याश्चोत्तरे तीरे गिरिराजस्य दक्षिणे। शतयोजनविस्तीर्णं मम क्षेत्रं खगाधिप॥

अद्यापि दृश्यते तेषां नाम सुदर्शनम्। चक्रांकितास्तु पाषाणा दृश्यन्ते सर्वजन्तुभिः॥ तत्र यो म्रियते तार्क्ष्य गर्दभोऽपि चतुर्भुजः। शांखचक्रांकिततनुः स तु पङ्कजवाहनः। त्रैलोक्यमव्यतिक्रम्य मम लोकं स गच्छिति॥

किं पुनर्मनुजास्तार्क्ष्यं मम क्षेत्रं गतः सुखं। प्रयांति मम सायुज्यं नात्र कार्या विचारणा॥

सालग्रामोद्धवो देवो द्वारवत्युद्धवोऽपि च। चक्रांकितशिलायाश्च तासां पूजा विधानतः।।

पुष्पैः शतगुणं पद्मैः सहस्रगुणितं फलम्। गंडपत्रैर्लक्षगुणं दशलक्षगुणं तथा।।

सुगंधमूलैर्वंशाद्यैर्बिल्वकोटिगुणं फलम्। पूजां तु तुलसीपत्रैरनन्तगुणितं फलम्।।

समाप्तिमदं सालग्राममाहात्म्यम्।।

रुक्मिणीशायनमः॥

श्रीरस्तु॥

(Below are given the major characteristics (which are identifying marks) of some of the iconic śālagrāmas, arranged in the Sanskrit alphabetical order. The details are taken from the addendum to the Telugu 'Śālagrāma-lakshaṇam'. The list given here, however, is far from correct in details or in order. I have corrected the errors and have also rearranged the list. Benefits or otherwise accruing from particular śāliagrāmas are given within brackets and in italics).

## 1. ACHYUTA-MŪRTI (FOUR VARIETIES):

- (i) large in size; smooth to touch; blue in colour; even chakras; vana-mālā mark.
- (ii) a chakra outside; two chakras inside; small aperture.
- (iii) large in size, cool to touch; large opening (mouth); clear chakras; mark of bow; deep hole.

(welfare of mankind)

(iv) four or eight chakras on the left and right sides; marks of two ear-rings; pañchāyudha marks (conch, discus, lotus, mace and sword); marks of pestle-rod (musala), banner (dhvaja), parasol (chhatra), vajra and elephant goad (ankussa).

(obtained only by ascetics)

## 2. ADHOKSHAJA-MŪRTI: (THREE VARIETIES)

(i) small or large in size; smooth to touch; fine looking chakras; red coloured round spots.

(auspicious)

(ii) beautiful to look at; multitude of chakras; faded in colour.

(causes sorrow)

(iii) large in size; tawny or black in colour; large opening; large chakra.

(causes sorrow)

#### 3. ANANTA-MÜRTI

(ALSO CALLED VIŚVRŪPA MŪRTI):

large in size; five or more chakras.

### 4. **ANIRUDDHA-MŪRTI** (FIVE VARIETIES):

(i) colour of red hibiscus; streaks of gold or silver on the body; vanamālā mark.

- (ii) round in shape; charming in aspect; blue colour; two lines at the opening; mark of lotus at the back on the lower side.
- (iii) tortoise-shaped; large round opening; chakra on top; black in colour.

(beneficial for common people)

- (iv) multi-coloured; small hole on the side; black colour on top; even chakra on the right side.
- (v) black coloured; chakras on sides; even opening; a minute chakra on top; mark of the flower of Bengal gram.

#### 5. ANEKA-MÜRTI:

(i) many chakras

## 6. AMŖTĀHARAŅA-MŪRTI (THREE VARIETIES):

- (i) round in shape; charming in aspect; small chakras on sides; creeper mark.
- (ii) round; small opening; minute chakra; colour of blue lily.
- (iii) one opening; four chakras; a spot; lotus-mark on the right and conch-shell mark on left.

### 7. **UPENDRA-MŪRTI** (TWO VARIETIES):

(i) round; charming; blue-coloured; minute and even chakras; three lines.

(beneficial)

(ii) round; rose-coloured; two chakras; large hole.

## 8. KAPILA-MŪRTI (TWO VARIETIES):

(i) round; tawny-coloured; clear chakras; dots like lotus flower; marks of lotus on the left side and mark of conch-shell on the right.

(secures mastery over scriptures)

## 9. KALKI-MŪRTI (THREE VARIETIES):

(i) elongated in shape; bluecoloured; snout like elephanttrunk; mark of vana-mālā.

(secures dharma)

(ii) elongated; mark like a sword either above the opening or below.

(destroys the sins of Kali age)

(iii) called Kalyāṇa-Kali-mūrti: black coloured; opening on top; clear chakras at the bottom; minute mark of vana-māla.

(destroys the sins)

#### 10. KŪRMA-MŪRTI (TWELVE VARIETIES):

(i) shaped above like tortoise-shell; and short at bottom; chakras at the navel.

(secures satisfaction of all desires)

- (ii) three spots; chakras or conchshell marks; colour of eventide.
  - (fulfilment of all desires)
- (iii) round; large; golden-hue; mark of snuhi-flower by the side of the chakra.

(fulfilment of all desires)

(iv) round; shaped like tortoise-shell above; red and black colours mixed; a charming chakra at the navel; large opening; stable when placed.

(progeny)

(v) round; small opening; two chakras at the opening; large navel; mark of banner.

(progeny)

- (vi) round and tortoise-shaped; stable; chakra at the navel; black and red colours mixed.
- (vii) black coloured; kūrma-chakra below; two spots; short on top.
- (viii) large; shaped like tortoise; tawny-coloured; white or multicoloured; blue-black coloured chakra.

(fulfilment of all desires)

- (ix) elongated on the right side; chakra at the bottom; three spots; rose-coloured.
- (x) round-shaped bottom; greenish hue; mark of Kaustubha.

(fulfilment of all desires)

- (xi) called Mahā-Kūrma-mūrti; fresh green in colour; large opening; gold spots; marks of vana-mālā lotus and discus.
- (xii) called Kūrma-varāha: medium size; shaped like two balls pressed together; a chakra at the opening; marks of conch-shell and discus.

(fulfilment of desires)

67

### 11. KŖSHŅA-MŪRTI

(TWENTY ONE VARIETIES):

- (i) large in size; high on top; black colour; a deep hole; a minute chakra at the opening; on top the marks of ploughshare and bow.
- (ii) round; a protuberance at the back; mixture of black, green and white colours; chakras on sides; well-framed navel near the opening; mark of Garuda.

(elimination of sins)

(iii) large in size; very black in colour; well-formed chakras; even chakras at the opening; mark of vana-mālā; and mark of Śri-vatsa at the back or bottom.

(provides happiness)

- (iv) blue-black in colour; one large chakra; mark of vana-māla; mark of Śri-vatsa at the back.
- (v) called Pāpahara-mūrti: opening with two chakras above and below.

(suitable for celibates)

(vi) called Gopāla-kṛshṇa-mūrti: ten long lines; and marks of pañchāyudha (conch-shell, discus, lotus, mace and sword); also a mark of vana-mālā.

(vii) called Bāla-Krishņa-mūrti: high on top and depressed at bottom; black colour; elongated opening; spots.

(progeny)

(viii) called Kāliya-mardana-mūrti: lower portion charming; black in colour; one long opening from right to left; lines; two spots.

(destruction of enemies)

(ix) called Govardhana-gopālamūrti: round on top and depressed on the sides; white spots; long lines.

(increase of cattle, corns and wealth)

(x) called Santāna-gopāla-mūrti: elongated; black in colour; opening like crescent moon.

(progeny)

- (xi) called Gopāla-mūrti: mark of stick on the sides; and mark of flute in front.
- (xii) also called Gopāla-mūrti: very smooth to touch; round in shape

like discus; blue-black in colour; small opening; spots; red lines; cool when touched on top; smooth and soft.

- (xiii) called Madana-gopāla-mūrti:
  mark of vana-mālā; two earrings; another variety has a long
  fissure on the left side; is white
  or red at bottom, and has marks
  of bow and arrow.
- (xiv) called Bhū-gopāla-mūrti: mark of trees on sides.
- (xv) called Lakshmi-gopāla-mūrti: egg-shaped; ear-rings; marks of vana-mālā, ploughshare and flute.

(worldly welfare)

(xvi) called Vastrāpahāri-Kṛshṇamūrti: round at bottom; minute chakras as if hidden; marks of clothes beside them.

(accomplishment of desires)

(xvii) called Chāṇūra-mardana-kṛshṇamūrti: shaped like an elephant's trunk; blue-black in colour; two spots; curved lines and spots on right and left sides.

(destruction of enemies)

(xviii) called Kamsa-mardana-mūrti: blue-black like dark clouds; three openings in front; one opening at the side.

(welfare)

(xix) called Dhanañjaya-prabhumūrti: short at the sides; lines on right and left sides; sūrya-chakra. (auspicious)

(xx) called Navanīta-hāra-Kṛshṇamūrti: white spots in front; spots like vana-mālā and Kaustubha; mark of grinding stone (mortar)

(xxi) called Syamantaka-hāri-Kṛshṇamūrti: charming in aspect; excessively large; brightlooking; chakras; Śrī-vatsa mark at the back; mark of vana-mālā.

(celebrity, wealth and health)

## 12. KEŚAVA-MŪRTI (FOUR VARIETIES):

(i) four corners; tawny in colour; elongated chakra; deep navel; large opening; upward lines.

(all prosperity)

(ii) round and elevated in shape; four corners; blue-black in colour; cluster of lines; fish-like mark by the side of the chakra.

(elimination of sins)

(iii) grass-colour; minute chakras; cool to touch; marks of vanamālā, śri-vatsa and pañchāyudha (conch-shell, discus, lotus, mace and sword).

(fulfilment of all desires)

(iv) blue-black in colour; minute chakra; gold spots; mark of vana-mālā.

### 13. GADĀ-PĀŅI-MŪRTI (TWO VARIETIES):

(i) also called Jita-krodha-mūrti: red in colour; chakra in the middle.

(death and unhappiness)

(ii) also called Purāṇapurushottama-mūrti: grasscoloured; small opening; slender green lines.

### 14. GOVINDA-MŪRTI (TWO VARIETIES):

- (i) not very large in size; high but with a depression in the centre; white in colour; chakra on the left side; large opening; marks of discus and cudgel.
- (ii) white in colour; marks of cudgel and discus on the right side and mark of a mountain on the left.

(fulfilment of all desires)

#### 15. CHAKRA-PĀNI-MŪRTI:

(i) eight chakras

#### 16. JAGAD-VYĀPI-MŪRTI:

(i) red in colour; chakras at the opening.

(causes happiness)

## 17. JANĀRDANA-MŪRTI (SEVEN VARIETIES):

(i) one opening on the eastern direction and another on the western; four chakras.

(wealth and destruction of enemies)

- (ii) two even chakras at the bottom; four chakras; mark of a minute chakra; belongs to Varāhakshetra.
- (iii) large in size; cool to touch; blue in colour like blue-lily; marks of conch-shell, discus, mace and vana-māla.

(auspicious)

(iv) cool to touch; blue-lily colour; four chakras inside the opening; mark of vana-mālā.

- (v) smooth to touch; twelve chakras; lotus mark by the side of the opening.
- (vi) colour of blue lily.

(auspicious; wish-fulfilment)

(vii) white in colour; elongated chakra; also a chakra at the bottom; chakra with lotus mark.

## 18. TRI-MŪRTI (TWO VARIETIES):

(i) three openings at the bottom.

(all prosperity and happiness)

(ii) two chakras

(not suitable for worship)

## 19. TRIVIKRAMA-MŪRTI (SEVEN VARIETIES):

(i) triangular in shape; cool to touch; blue-black in colour; two chakras.

(suitable for brāhmaṇas)

(ii) triangular opening; blue black in colour; exceedingly bright; marks of mace and discus on the left side; and scratches on the right. (iii) wide at the base and on top; slightly elongated; clear stone; black like collyrium; two chakras; chakra on top spread out; ear-ring marks on the sides.

(all four purushārthas)

- (iv) elongated; left side elevated; a minute chakra.
- (v) elongated; exceedingly bright; marks of conch-shell, discus, mace and vana-mālā.

(wealth)

(vi) egg-shaped; chakra on top; two chakras at the navel; lotus mark in the centre; marks of banner, conch-shell and discus.

(prevents untimely death)

(vii) chakra on top; well-formed chakras.

(fulfilment of desires)

## **20. DATTĀTREYA-MŪRTI** (THREE VARIETIES):

(i) small in size; elevated at the back; mark of rosary in red, white or black; mark of mace.

(auspicious)

- (ii) black in colour; chakra at the navel; rosary at its side.
- (iii) black in colour.

### 21. DĀMODARA-MŪRTI

(FIVE VARIETIES):

(i) large in size; grass-green in colour; chakra at the centre; cluster of lines at the opening.

(auspicious)

- (ii) large in size; blue black in colour or tawny; round and even chakras; large opening.
- (iii) black like rain-bearing cloud; lines in the central portion; mark of vana-mālā.

(wealth)

- (iv) green lines; an encircling line; lotus mark on the left side.
- (v) large and thick; two chakras; a small hole.

(happiness)

#### 22. NARASIMHA-MÜRTI:

- (a) ŚUDDHA-NĀRASIMHA (TEN VARIETIES):
- (i) well-formed fangs; large chakra.

(ii) bright like a lion; opening like lion's mouth; large chakra; wide opening with fangs.

(suitable for ascetics)

(iii) multi-coloured or tawny; wide opening; marked tangs.

(suitable for renunciants)

(iv) tawny, golden-hued or red in colour; round opening with fangs; fat at the centre; well formed chakras; slender lines; clear uneven chakras.

(victory and liberation)

(v) round in shape; tawny in colour; gaping mouth; chakra and spot on the left side.

(causes unhappiness for householders)

(vi) split opening; many holes; wellformed fangs; mark of golden garment.

(diseases)

(vii) tawny-coloured; large chakra; three or five spots; upwardoriented fangs.

(fulfils desires)

(viii) lion-faced; opening like the hollow of a tree; excessively large in size; marks of noose, elephant-goad, mace and discus.

(worldly prosperity and liberation)

(ix) tawny-coloured; elongated opening; elongated chakra; and large belly.

(suitable only for ascetics)

(x) tawny-coloured; curved fangs; large and curved opening; two large chakras inside, and fangs also inside; mark of vana-mālā.

(wordly welfare and wisdom)

(b) LAKSHMĪ-NARASIMHA-MŪRTI (FIVE VARIETIES):

(i) tawny-coloured; with no chakras or with large chakra; believed to be gold-giving.

(suitable for celibates)

(ii) large-size; elevated snout; tawny or multi coloured; wide opening; two chakras; fangs on the sides; cruel in aspect.

(cruel; suitable for renunciants)

- (iii) pacific in aspect; blue in colour, or black like collyrium; round opening; even-numbered chakras; gold spots; two fangs.

  (suitable for all; eliminates fear)
- (iv) black-coloured; chakra on the left side.(prosperity and emancipation)
- (v) tawny-coloured; large chakra, or a minute chakra inside the hole.

  (suitable for renunciants)
- (c) UGRA-NĀRASIMHA-MŪRTI (FOUR VARIETIES):
- (i) round in shape, like a ball of clay; round and wide opening, with fangs on the sides; deep hole.
- (ii) slightly fat; tawny-coloured; distorted opening; even fangs. thick lines
- (iii) tawny-coloured; long manes; red spots
- (iv) elevated on the right side; chakra at the bottom; wide opening and fangs; lines on the body
- (d) OTHER FORMS: (NINE NUMBERS)
- (i) Pātāla-nārasimha: multicoloured; many chakras; many openings; many holes (suitable for ascetics)

(ii) Kukshi -nārasimha: big-bellied; small face; indistinct chakras; small opening

(suitable for forest-dwellers)

(iii) Sarvato-mukha-narasimha: grey-coloured; gold streaks all round; many openings; seven chakras.

(emancipation)

- (iv) Yogānanda-nārasimha: tawny-coloured; three or five spots

  (prosperity and liberation)
- (v) Adho-mukha-nārasimha: round in shape; three openings

  (emancipation)
- (vi) Jvālā-nārasimha: two chakras, small holes; mark of vana-mālā; another variety is tawny-coloured, with a large chakra and fangs at the sides of a hole.
- (vii) Mahā-jvālā-nārasimha: large in size; blue-coloured or tawny; distorted opening

(suitable only for ascetics)

(viii) Vidyuj-jihva-nārasimha: big one; elevated top; two openings; two chakras.

(poverty)

(ix) Vibhishaṇa-narasimha: elongated and large; bowl-like opening; elongated chakra.

(long suffering)

#### 23. NARA-MŪRTI

(i) of linseed flower colour; one chakra; rosary mark at the side.

### 24 NĀRĀYAŅA-MŪRTI: (FOUR VARIETIES)

(i) round in shape; clear stone; tawny-coloured; opening in front, elongated chakra; chakra at the opening or at the navel.

(happiness)

(ii) blue-black in colour; elevated chakra at the navel; a hole on the right side; cluster of lines (scratches) on the top of the opening; three lines in the centre; mark of mace; the middle of the chakra black-coloured

(special benefits)

(iii) cool to touch; chakra at the opening; surrounded by lines resembling the hooded snake (Ādi-śesha); mark of vana-mālā.

(wish-fulfilment)

(iv) round in shape and elevated; bright in aspect; chakra at the navel; three long lines.

(wish-fulfilment)

#### 25 LAKSHMĪ-NĀRĀYAŅA-MŪRTI

(FOURTEEN VARIETIES)

(i) small stone; round in shape; blue-black in colour; single aperture; four chakras; spots resembling banner, elephant-goad, vana-mālā and Kaustubha-jewel

(wish-fulfilment)

(ii) cool to touch; lustrous; grass-green in colour; four minute chakras; mark of Garuda at the opening; smooth; marks of vana-mālā, Śri-vatsa, and pañchāyudha (conch-shell, discus, mace, lotus and sword).

(quick benefits)

(iii) round in shape; chakra on the left side; marks of banner, elephant-goad and Vajra

(all accomplishments)

(iv) with four chakras; or with a single chakra or no chakra at all;

marks of conch-shell, mace, lotus, kaustubha-jewel, vanamālā; and mark of Lakshmi

(wish-fulfilment)

(v) steady when placed, stable; depression at two places; four chakras; a large hole on the right side; marks of two vana-mālās and parasol; chakra in the centre.

(most suitable for worship)

(vi) with four chakras; two lines at the opening; marks of lotus, banner and elephant-goad

(wish-fulfilment)

(vii) round in shape; green in colour; four chakras; two white lines on the body; marks of a lotus and two chakras

(prosperity and liberation)

- (viii) four chakras: one on top, another at the bottom and one each on the sides.
- (ix) smooth to touch; round in shape; small in size; black in colour; chakra in the centre; gold spots, four chakras and vana-mālā marks on all sides.

(prosperity and liberation)

- (x) multi-coloured or orangecoloured; four chakras; gold spots
- (xi) marks of pestle, sword, bow, conch-shell, discus, vana-mālā and mace
- (xii) chakra in the centre; marks of mace, banner, vajra, elephantgoad and four lotuses.
- (xiii) round; size of a hen's egg; skyblue in colour; bright like emerald; four, three or a single chakra, large aperture; gold spots; marks of vanamālā, banner, Śri-vatsa; round chakra

(health, long life and progeny)

(xiv) round like a hen's egg; stable and steady; chakra in the centre; gold spots; marks of Śri-vatsa, Kaustubha and two vana-mālās.

> (progeny, prosperity and happiness)

#### 26 OTHER NĀRĀYANA-**MURTIS:** (FIVE IN NUMBER)

(i) Vira-nārāyaņa: fair-coloured

chakra; marks of discus, pestle, sword, conch-shell, mace and vana-mālā.

- (ii) Rūpa-nārayaṇa: marks of strung bow in front;
- (iii) Māyā-nārāyaņa: clear stone; charming in aspect; a fine aperture; chakra in the centre; marks of ear-rings and nosestuds; lines resembling garlands

(all acomplishments)

- (iv) Śankara-nārāyana: Śiva nābhi either on the right or on the left
- Śiva-nārāyaņa: large in size; (v) wide hole; also Śiva-nābhi, and a chakra.

#### 27 PADMANĀBHA-MŪRTI: (FIVE VARIETIES):

- egg-shaped; round navel; minute (i) chakras on both sides
- a chakra without filaments on (ii) top; and at the bottom another chakra with filaments.
- (iii) multi-coloured; many chakras
- (iv) rose-coloured; large chakra; navel like a lotus

(removal of sorrows)

(v) ćalled Ananta-padmanābhamūrti: marks of lotus on both sides of the chakra.

### 28 PARAŚU-RĀMA-MŪRTI: (FOUR VARIETIES):

- (i) slightly corpulent; multicoloured or golden-hued, elongated aperture; a chakra at the navel; chakra on the right side and mark of bottle-axe on the left
- (ii) elevated and blue-black in colour; chakra at the navel, and mark of battle-axe
- (iii) black, white or red in colour; large aperture; a spot on the chakra; a large chakra on the right or left side; green mark of battle-axe; marks of fangs

(suitable for kshattriyas)

(iv) mark of battle-axe.

(peace)

#### 29. PĀNCHA-JANYA-MŪRTI

(i) the chakra is right-oriented (dakshināvarta); may be white stone or black; marks of vanamālā on the body

(worldly prosperity and happiness)

### 30. **PĪTĀMBARA-MŪRTI**: (TWO VARIETIES)

(i) round in shape; smooth to touch; go-rochana colour; distinct chakras

(sovereignty)

(ii) round in shape; smooth to touch; multi-coloured; a chakra at the aperture.

(happiness)

### 31. PURUSHOTTAMA-MŪRTI (FIVE VARIETIES):

- (i) chakra at the aperture, with marks of noose and elephant-goad; or two chakras inside the aperture and the marks of noose and elephant-goad at the entrance; or a chakra either inside the aperture or outside and marks of noose and elephant-goad.
- (ii) shape of a jambū fruit; large aperture; elongated chakra; mark of bow on top
- (iii) golden-complexioned; in the middle of chakra also of the same hue; a large chakra on top.

(auspicious)

- (iv) Purāṇa-purushottama: round; scratches all over the stone; small hole at the back
- (v) Ananda-purushottama: mark of a serpent with hoods (ādi-śesha) and a chakra on top of the stone.

## **32. PUNDARĪKA-MŪRTI:** (THREE VARIETIES)

(i) Two eye-like marks on the sides or on top

(charming all people)

- (ii) mark of lotus with many petals; copper-coloured.
- (iii) Vishṭara-śravā: Large and elongated chakra; two holes on the sides; many chakras; and mark of vana-mālā.

## **33. PRADYUMNA-MŪRTI:** (THREE VARIETIES)

(i) elongated aperture; large chakra; mark of snuhi-flower

(suitable for vaisyas)

- (ii) elongated stone; elevated; navel in depression; lines on the right side; minute chakra.
- (iii) green colour; minute chakra; marks resembling mythical makara on sides.

## **34. BALARĀMA-MŪRTI**: (EIGHT VARIETIES)

- (i) a chakra with filaments on top and a chakra without filaments at the bottom
- (ii) dark blue in colour; round aperture; large chakra, and lotusfilaments in the centre of the chakra; marks of shield, vanamālā and plough-share

(suitable for rulers)

(iii) elongated and brilliant in aspect; large chakra; deep hole, marks of pestle and ploughshare

(progeny, wealth)

(iv) blue-lily like hue; lines resembling pestle at the bottom; and mark of plough-share; two chakras on the sides

(progeny, wealth)

- (v) white-coloured; butter-like spots; marks of pestle and plough-share; mark of vana-mālā
- (vi) Sirapāṇi-mūrti: red-coloured; chakra at the aperture; or there may be no chakra.

(auspicious)

(vii) Pralambaghna-mūrti: coloured mixture of red and black; a single chakra at the aperture.

. (emancipation)

(viii) Bala-bhadra-mūrti: ochrecoloured; large chakra.

(progeny and wealth)

### 35. BAHU-RŪPI-MURTI: (THREE VARIETIES)

(i) large apertures on all sides; a large chakra inside an aperture

(happiness)

(ii) multi-coloured at the apertures and near the chakras

(happiness)

(iii) red-coloured or dirty white; chakras inside the apertures and at the back; spots resembling lotus flowers.

### **36. BUDDHA-MŪRTI**: (TWO VARIETIES):

- (i) round stone; no chakras; a hole
- (ii) smooth to touch; two chakras inside an aperture; circular lines on the body

## 37. MATSYA-MŪRTI: (SIX VARIETIES)

- (i) elongated body; smooth; multicoloured; two chakras in the centre of the aperture; lines on the left side; a single chakra on the tail portion;
- (ii) elongated; multi-coloured; distinct chakra on the right side; mark of fish on the left side
- (iii) elongated aperture; clear stone;
   two chakras; śrɨ-vatsa mark on
   the left side

(auspicious)

- (iv) bronze coloured; shape like the face of a fish; three chakras; spot resembling śri-vatsa.
- (v) shape like the fish-face; two chakras; spot resembling śri-vatsa

(happiness)

(vi) smooth to touch; large fangs, a spot of śrivatsa or three spots, uneven chakra with a fang; marks of śakti-linga, conch-shell and discus

(happiness)

# 38. MADHUSŪDANA-MŪRTI: (THREE VARIETIES)

(i) stable when placed; brilliant in aspect; golden hued; single chakra

(celebrity, welfare)

(ii) stable and steady; red-coloured; clear stone

(wealth and corns)

(iii) black-coloured or honeycoloured; clear stone;

#### 39. MĀDHAVA-MŪRTI

(i) single chakra; marks of vanamālā and lotus.

(happiness)

#### 40. MUKUNDA-MÜRTI

(i) six openings

(emancipation)

#### 41. YAJÑA-MÜRTI

(i) reddish hue; well-formed chakra, small aperture; to the right of the aperture mark of sacrificial ladles (sruk and sruva) and to the left, mark of conchshell.

#### 42. YAJÑA-VARĀHA-MŪRTI:

(i) small and round

## 43. RĀMA-MŪRTI: (SIX VARIETIES)

(a) Śri-rāma-mūrti:

- (i) round; blue-lily colour; lustrous; minute chakras at the navel; small navel; mark of bow on the left side
- (ii) elevation at the back; blue-black colour; mark of Garuda at the aperture; two lines resembling a bow; bow-like marks on both sides
- (iii) large in size; chakra at the navel; many holes; lines resembling bow and arrow; long spots.
- (iv) elongated; elevated on the front side; wish-fulfilling tree (kalpavṛksha) and parasol.
- (v) jambū fruit shaped; black colour; two chakras; holes and spots; marks of makara-earpieces; lines resembling bow and arrow in golden streaks, and quiver
- (vi) colour of blue-lily; spots; lotusmarks, marks of bow, battle-axe and plough-share

### (b) SĪTĀRĀMA-MŪRTI: (FIVE VARIETIES):

- (i) single chakra: on right and left sides mark of quiver
- (ii) egg-shaped; chakra at the bottom; even chakras near the aperture; marks of ear-rings and wish-fulfilling tree (kalpavrksha);
- (iii) shape like hen's egg; blue-black in colour; chakras on top; four chakras near two apertures; marks of bow, arrow, vana-mālā and quiver.
- (iv) four chakras in front or near the aperture; marks of bow, arrow, elephant-goad, banner, parasol fly-whisk and vana-mālā.
- (v) four chakras near two apertures; one chakra on the left side; marks of bow, arrow, vana-mālā. and quiver

### (c) SUNDARA-VĪRA-RĀMA-MŪRTI

(i) blue or yellow in colour; six chakras; three lines; marks of the weapons on one side, and marks of discus and kalpa-vṛksha on the other.

### (d) PAŢŢĀBHI-RĀMA-MŪRTI:

- (i) chakra on top; marks of bow and arrow; two chakras, and marks of wish-fulfilling tree (kalpavrksha) by their side
- (ii) three apertures in front; a chakra on the side; marks of bow and arrow; wish-fulfilling tree.

### (e) OTHER FORMS (NINE IN NUMBER):

- (i) Bāla-rāma-mūrti: egg shaped elevated at bottom; tortoise-shaped chakra, or five chakras; five lines at the bottom; mark of bow, below which is the mark of eight-petalled lotus; beside it marks of bow and arrow
- (ii) Vīra-rāma-mūrti: chakra with five filaments; marks of bow and arrow; marks of eight garlands, and ear-rings
- (iii) Vijaya-rāma-mūrti: ferocious looking; chakra with red spots, marks of quiver, bow and arrow.
- (iv) Ananda-rāma-mūrti: mark of plough-share on top: marks of bow and arrow.
- (v) Kupita-rāma-mūrti: black in colour; single chakra in front.

- (vi) Kodanda-rāma-mūrti: colour like dark clouds; mark of bow, circular in shape.
- (vii) Araṇya-rāma-mūrti: marks like matted hair on top; marks of bow and arrow: lines resembling garments of birchbark
- (viii) Sītā-viyukta-rāma-mūrti: marks of bow, arrow and quiver; lines resembling dishevelled garlands.

(Rāma-mūrti: black in colour; if marks of bow and arrow, it is Śri-rāma-mūrti; if marks of battle-axe Paraśu-rāma-mūrti and if marks of ploughshare, it is Bala-rāma-mūrti)

#### 44 LAKSHMĪPATI-MŪRTI

(i) round in shape; three apertures in front; one aperture at the back; chakra in the centre and spot; fine filaments; golden streaks on top

### 45 VAŢAPATRA-ŚĀYI-MŪRTI:

- (i) round in shape; charming in aspect; sky-blue in colour
- (ii) round in shape; single chakra in aperture; mark of snake's hood

and lotus by its side; colour of milk's scum.

#### (a) VARĀHA-MŪRTI: (EIGHT VARIETIES):

(i) large in size; blue in colour; chakra at the opening; chakra on top; three lines; mark of śakti

(happiness and prosperity)

- (ii) smooth to touch; multicoloured; large opening; round chakra; lines resembling boar's face
- (iii) elongated; blue-lily-like in colour; elongated aperture; distinct lines; chakra on left side; elevated at the back
- (iv) lines like a tail; mark of Garuda at the base; marks of Kaustubhajewel

(sovereignty, wealth and progeny)

(v) exceedingly smooth to touch;elevated in front; down-wardslant for the stone.

(wealth)

(vi) golden hue; line like a tail; chakra; marks of a boar's body;

\_\_

marks of Kaustubha-jewel at the bottom.

(sovereignty)

(vii) egg-shaped; chakra; elevated chakra at the back

(emancipation)

(viii) elevated; boar-faced; minute chakra; three spots; pointed like needle

(immortality)

- (b) BHŪ-VARĀHA-MŪRTI: (THREE VARIETIES):
- (i) black on top but yellowish below; snout like elephant-goad; chakra at the bottom; round whorl at the back; mark of Kaustubha; a single tusk-like line

(landed property)

(ii) round at the bottom; blue-black in colour; elongated aperture; chakra at the aperture; marks of parasol, fly-whisk and wishfulfilling tree

(wealth)

(iii) smooth to touch; downward slant; distinct chakras; small holes; marks of tusks

(lands)

- (c) LAKSHMĪ-VARĀHA-MŪRTI: (TWO VARIETIES)
- (i) chakra on the right side, mark of vana-mālā
- (ii) clear stone; broad snout; one tusk-like line; mark of vanamālā.

#### (d) YAJÑA-VARĀHA-MŪRTI:

(i) white and red colours; chakra on the aperture on the left side; marks of sacrificial ladles (sruk and sruva).

(dharma)

- (e) MAHĀ-VARĀHA-MŪRTI:
- (i) minute chakra.

(wish-fulfilment)

- 46 VĀMANA-MŪRTI:

  (a) VĀMANA-MŪRTI:

  (SIXTEEN VARIETIES)
- (i) round in shape; steady in posture; bluish in hue; minute chakra; round navel; even lines in the chakra.
- (ii) round in shape; very small in size; spots; colour of linseed flower

(iii) round in shape; smooth to touch; steady in posture; colour of kadamba; elongated aperture; distinct chakras; elongated navel; shape of jambū fruit.

(suitable for householders)

- (iv) round in shape; blue in colour; round aperture; even chakras; lines of discus by the side of chakras
- (v) small in size; lustrous.
- (vi) well-formed chakras in the apertures;
- (vii) round in shape; smooth to touch, small chakra; small aperture; gold spots

(wealth)

- (viii) round in shape; small in size; aperture with spots; marks of ear-rings
- (ix) small in size; smooth to touch; black colour; well-formed chakras in the centre

(suitable for householders)

(x) elevated at the back, colour like linseed flower; indistinct chakras;

(wish-fulfilment)

(xi) round in shape; small in size; colour of Kadamba; five lines

(rare to obtain)

(xii) round in shape; big belly; colour of rain-bearing clouds; minute chakras; mark of vana-mālā

(rare)

(xiii) elongated stone; large chakra; marks of vana-mālā and lotus-flower

(wealth)

- (xiv) round in shape; small in size; gold spot
- (xvi) round in shape; stable and steady; yellow colour; even chakras, circular navel

(health, wealth and happiness)

- (b) DADHI-VĀMANA-MŪRTI: (FIVE VARIETIES)
- (i) blue like sky or cloud; chakras at the opening; spots like drops of curds; marks of vana-mālā and lotus flower.
- (ii) round in shape, small in size; blue black in colour or black; opening at the back or near the

back portion; chakra at the opening

(wish-fulfilment)

- (iii) white spots around the opening

  (cattle-wealth, lands and wealth)
- (iv) round in shape; blue-black in colour; well-formed chakras; spots like drops of curds; linemarks of chakra
- (v) Dadhi-vāmana-gopāla: chakra on top; spots like drops of curds.

  (removes poverty)

#### (c) HEMA-VĀMANA-MŪRTI:

(i) round in shape; chakra on top; white spots; minute marks of śrivatsa; marks like gold dust sprinkled at some places

## **48 VĀSUDEVA-MŪRTI** (SEVEN VARIETIES):

- (i) white in colour; charming in aspect; even chakras at the aperture; chakras inside the aperture or at the navel
- (ii) white or fair-complexioned; even chakras at the aperture(wordly welfare and spiritual benefits)

0-1------ 16 1

(iii) white and black mixed in colour; minute aperture; even chakras; marks of lotus flower at the sides

(happiness)

- (iv) shape like an areca-nut; small in size; white colour on top; chakra at the bottom; even chakras at the aperture; spots on the body
- (v) smooth to touch; white colour; scratches on the body.
- (vi) Śānta-vāsudeva-mūrti: colour of blue lity; elongated aperture; chakras; lines resembling the hooded serpent (ananta or ādi-śesha).

#### 49 VIŚVAMBHARA-MŪRTI:

(i) twenty chakras

(auspicious)

- 50 VIŚVARŪPA-MŪRTI:
- (i) large; many chakras
- 51 **VISHŅU-MŪRTI**: (FIVE VARIETIES)
- (i) green in colour or hue of lotus filament; broad aperture; large chakra; marks of conch-shell and lotus flower on the sides.

(ii) black in colour; large chakra; mark of mace; depression at the bottom.

(emancipation)

(iii) elevated in front and depressed on top; smooth to touch; tawnycoloured; chakra on the left side; wide opening

(wealth, enjoyment)

- (iv) colour of vishņu-krānta-flower; mark of vana-mālā; marks of pañchāyudha (conch-shell, discus, lotus, mace and sword)
- (v) black in colour; charming in aspect; large chakra: marks of mace and lotus flower.

(emancipation)

### 52 VISHVAKSENA-MŪRTI: (TWO VARIETIES):

- (i) multi-coloured; single chakra at the aperture
- (ii) round in shape; two chakras at the aperture; mark of cudgel on the right side, and mace on the left

(happiness)

## 53 VAINATEYA MÜRTI: (TWO VARIETIES)

(i) marks like two wings; even chakras

(elimination of poison)

(ii) broad aperture; mark of watervessel (kalaśa)

## **VAIKUŅŢHA-MŪRTI:** (SIX VARIETIES):

- (i) blue in colour; single chakra on the left side; mark of lotus flower above the opening.
- (ii) blue like sapphire; marks of lotus flower or foot; silver spots at the bottom
- (iii) black in colour; single chakra at the opening
- (iv) blue-black in colour; lotus mark inside the aperture; eight lines; marks of vana-mālā.
- (v) only the mark of a lotus flower.
- (vi) blue like sapphire; white colour at the aperture; single chakra; mark of guñjā berry above the aperture; marks of lotus flower.

# 55 **ŚIMŚUMĀRA-MŪRTI**: (THREE VARIETIES)

- (i) elongated stone; small hole; a depression; single chakra at the bottom.
- (ii) Yoga-śimśumāra-mūrti: colour a mixture of blue and white; on both sides of aperture chakra with filaments
- (iii) Sarva-yogīśvara-śimśumāra-mūrti: round in shape; colour blue and white mixed; two or twelve chakras.

# 56 **ŚIVA-NĀBHI-MŪRTI**: (EIGHT VARIETIES)

(i) exceedingly smooth to touch; colour of kadamba flower; shaped like elephant's head; a long, thick line on top; marks in gold and yellow of matted hair; linga-like protuberance

(property and emancipation)

- (ii) Gauri-śivanābhi-mūrti : round in shape; a hole on top; marks of horns.
- (iii) Viśveśvara-śivanābhi-mūrti: large in size; mark of an arrow; śalagrāma-śilā.

- (iv) Umā-parameśvara-mūrti: round in shape; form of a linga; silvercoloured; shaped like cow's hoof-prints
- (v) Aghora-śiva-nābhi-mūrti: red coloured; red lines resembling matted hair; mark of a crescent moon.

(suitable only for ascetics)

(vi) Sadyojāta-śivanābhi-mūrti: gold spots, silver lines resembling matted hair; marks of crescent moon and Gangā; shaped like cow's hoof-prints

(progeny)

(vii) Vāmadeva-śivanābhi-mūrti: red colour; śakti-linga; marks of crescent moon and matted hair; another mūrti is tawny, blue or black in colour, with lines on both sides. It has yellow-lines resembling matted hair

(auspicious for householders)

(viii) Sankara-siva-nābhi-mūrti: stone with two, three, four or five linga-like protuberances

(attainment of divinity)

## 57 **ŚIVA-LINGA-MŪRTI**: (TWO VARIETIES)

- (i) shape of linga on top; marks of matted hair, sun and moon; a minute chakra on the bottom portion
- (ii) bottom shaped like tortoiseshell; linga form at the side; mark of cow's hoof-print (worldly welfare and spiritual progress)

## 58 **ŚESHA-MŪRTI**: (FOUR VARIETIES)

(i) elongated stone; large; redcoloured; seven chakras; encircled by a mark resembling serpent's body

(wealth, corns and happiness)

(ii) blue, blue-black or tawny in colour; or all these colours mixed; well-formed chakras; an encircling line from back to top; also two, three, four or six lines, appearing to encircle the stone like snakes

(wealth)

(iii) Ananta-mūrti: multi-coloured; line resembling snake encircling the body.

(prosperity)

(iv) Ananta-rūpa-mūrti: multicoloured; elongated aperture; chakra of honey-hue; many lines like snakes.

(wish-fulfilment)

## 59 **ŚRI-DHARA-MŪRTI:** (EIGHT VARIETIES)

- (i) smooth to touch; broad at the bottom; small opening which is longish in shape; wide opening, spots like honey-drops; slightly longish on the left side; marks of Mandara and Śri-vatsa.
- (ii) somewhat round in shape, large; three chakras with marks of filaments; marks like necklace (all accomplishments)
- (iii) glass-like appearance; three spots; marks of vana-mālā.
- (iv) narrow bottom; blue-black in colour; lotus mark in the centre of the chakra; five lines resembling the buds of sugandha-rāja flower (Albrus precatorious); mark of vanamālā.
- (v) small in size; round in shape; slight depression on top; a minute chakra inside the depression.

(wish-fulfilment)

- (vi) small in size; smooth belly
- (vii) depression on sides and bottom (suitable for worship), or on top; (unsuitable); deep-set chakra

(happiness)

(viii) grass-green in colour; opening with slightly uneven chakras; marks of vana-mālā

(prosperity)

#### 60 ŚRĪ-MŪRTI:

(i) round in shape; large in size; colour mixture of white and black; round opening; two chakras; blue mark of Vaijayanti-mālā; small snout

(enticement of all)

### 61 SANKARSHAŅA-MŪRTI: (FOUR VARIETIES)

- (i) marks of conch-shell, discus and mace
- (ii) large in size; oval shaped; marks of lotus flower and discus; marks of ploughshare and filaments on the side.

(auspicious)

(iii) two chakras conjoined; one side more than the other.

(wish-fulfilment)

(iv) elongated; clear stone; red in colour; wide opening; large chakra

(suitable for rulers)

#### 62 SATYAVĪRA-ŚRAVA-MŪRTI:

(i) round in shape; spot on left side; greenish hued chakra, covering most of the stone.

(all prosperity)

### 63 SUDARŠANA-MŪRTI: (SIX VARIETIES)

(i) single chakra on top; black in colour

(removes all sins)

(ii) shaped like a lotus-flower; a large chakra on top; spots like drops of honey; depressed navel.

(suitable only for ascetics)

(iii) chakra at the centre; many scratches

(removes all sins)

- (iv) round in shape or oval; two chakras below the opening; also spots
- (v) excessively brilliant in aspect; single chakra

(wards off accidents)

(vi) Ūrdhva-chakra-sudarśana-mūrti: tawny-colour; no apertures; chakra on top; ferocious in aspect.

(suitable only for ascetics)

#### 64 HAMSA-MŪRTI: (TWO VARIETIES):

- (i) mixture of blue and silver in colour; chakras; marks of lotus flower and bow.
- (ii) Parama-hamsa-mūrti: round and elevated in shape; round aperture; mark of sun on the right side of the chakra, and a round spot on the left.

(suitable for worship by all)

### 65 HARI-MŪRTI (THREE VARIETIES):

(i) charming in aspect; blue black in colour; small aperture; many chakras on the sides

- (ii) charming in aspect; blue black in colour; small apetture; chakas (progeny, prosperity and happiness)
- (iii) slightly elevated; red coloured; wide opening; even chakras; two chakras on the sides

### 66 HARI-HARA-MŪRTI (FIVE VARIETIES):

- (i) Śiva-nābhi on top as well as bottom
  - (happiness and welfare)
- (ii) large chakra on top; indistinct chakra at the side

  (wish-fulfilment)
- (iii) smooth to touch; well-formed chakra on top as well as bottom (ordinary benefits)
- (iv) down-ward oriented stone; four chakras

  (death, disease, loss)
- (v) chakras on top as well as bottom(poverty)

## 67 **HAYAGRĪVA-MŪRTI**: (EIGHT VARIETIES)

(i) shaped like an elephant-goad; mixture of red and green in colour; two chakras at the opening; marks of rosary, lotusflower and ear-rings.

(wish-fulfilment)

(ii) mark of an elephant-goad

(happiness)

(iii) shaped like the horse's head; mixture of red and green; two lines; many spots; marks of lotus flower, discus, rosary and book on the sides

(eloquence)

(iv) elevated bottom; colour of gold and red mixed; elongated opening; sharp chakra; mark of lotus-flower with filaments at the opening

(erudition)

(v) two chakras; line like elephantgoad

(happiness)

(vi) blue colour at the bottom; five lines; mark of elephant-goad; many spots; mark of head of horse and lotus-flower.

(erudition and wealth)

(vii) colour of jambū-fruit. aperture shaped like elephant-goad; longish spot

(happiness)

(viii) chakra in the opening; shape of horse's head.

(removes fears)

### 68 HIRANYA-GARBHA-MÜRTI (SEVEN VARIETIES):

(i) blue in colour; elongated opening; large chakra; circular lines on the body

(worldly welfare and liberation)

(ii) some with chakras (unsuitable for worship) and some without chakras (suitable)

(emancipation)

(iii) shaped like moon; large in size; blue in colour; without apertures; honey-hued navel.

(wealth)

(iv) Parameshthi-hiranya-garbhamūrti: white or green in colour; round aperture at the bottom; marks of lotus-flower and discus; filaments

(worldly welfare and emancipation)

- (v) **Pitāmaha-mūrti:** four openings; eight chakras; mark of banner.
- (vi) Padmāsana-mūrti : a navel; rosary by its side; lines resembling lotus-flower and water-vessel (kamaṇḍalu) on the bottom portion

(auspicious)

(vii) Chaturmukha-mūrti: two chakras in the centre; four lines on the side.

## 69 **HŖSHĪKEŚA-MŪRTI**: (SIX VARIETIES)

(i) large in size; shaped like half or round moon; smooth to touch; bronze-coloured; apertures with chakras; mark of fortune (śrirekhā).

(happiness)

- (ii) exceedingly smooth to touch; milk-coloured; wide opening on the right side
- (iii) blue in colour; irregular aperture; large chakra; marks of vaijayanti-māla.

(heavenly happiness)

(iv) blue in colour; uneven chakras

(celestial pleasures)

(v) shaped like half-moon; lustrous; large in size; chakra on top

(greatly beneficial)

(vi) charming in aspect; blue-black in colour; ten chakras; five depressions.

#### 70 HAIHAYA-MÜRTI:

(i) yellow and red colours on the outside or inside; chakra inside the opening; gold spots; marks of vajra and lotus flower on the right side.

(all accomplishments)

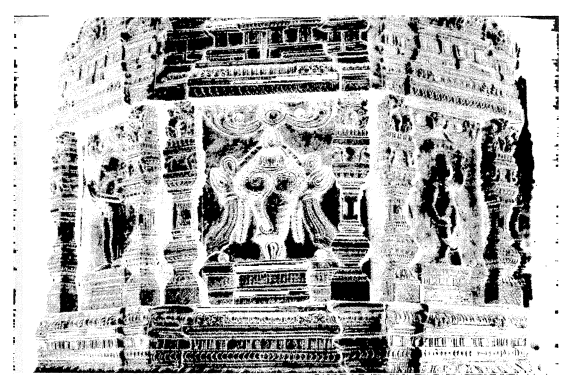
### 71 KSHIRĀBDHI-ŚAYANA-MŪRTI:

(TWO VARIETIES)

(i) mark of conch-shell on the left side and of lotus-flower on the right

(long life and health)

(ii) black in colour; but blue like the neck of peacock at the opening; minute chakra



On Dwajasthamba of the temple in Tirumala

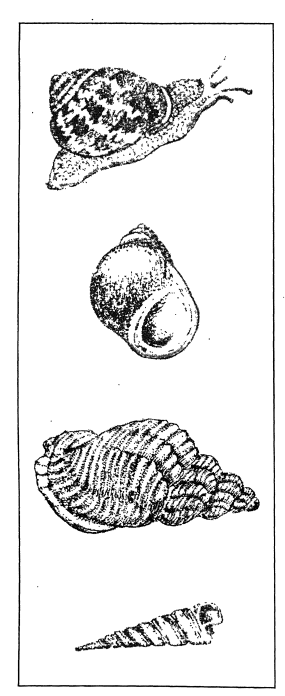
#### **CHAPTER TWO**

### **ŚAMKHA - THE SACRED CONCH - SHELL**

**(1)** 

Intimately associated with the śālagrāmas are the sacred conch-shells known as śamkhas, which are also geological and biological specimens of great antiquity. Like the śalagramas

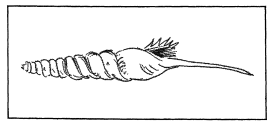
which are ammonite fossils, the samkhas are marine fossil remains of the large gastropods (stomachfooted), especially 'strombus gigas'. They are shells of bivalve mollusc (conchifera division of the molluscs). Molluscs are animals of the sea-shore,



with soft bodies devoid of any bones but having hard shells. The gastropods crawl along on a broad foot (viz., stomachs) carrying shells on their bodies; and into these shells they pull themselves when threatened. Different molluscs have different plans in making their shells, like the moonshellscowry-shells, tooth-shells and ordinary bivalves (Lamelli-branchiata) like oysters. Conchifera (the spiral forms of conches) are characterized by prominent mussels (cavities), with conchi-spires on the outside.

Since 1776, a separate discipline known as Conchology has grown for the study of conch-shells. In 1828, an instrument known as Conchometer was also designed to measure the spiral arrangements on the fossil-shell, the angles of the spire, and so on.

Since antiquity these marine shells have been credited with mystic or occult power, even in Greece and Rome. The Greeks, for instance, are known to have held in great reverence conchites, which were stones resembling the fossil-shells (conches). The conch-shells have also been



Spindle Shell (Tibila fusus)

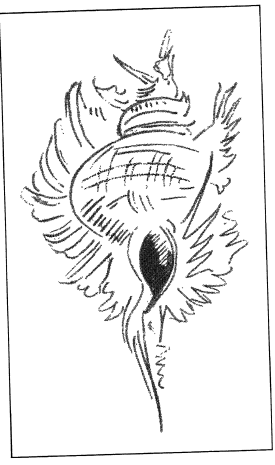


Crown Conch (Melongena Corona)

employed since ancient times as a martial instrument. The conch-shell is perforated at one end, and blown as a wind-instrument, as a horn or trumpet.

The use of these shells to announce the commencement of an encounter on the battle-field has been mentioned in the great epic *Mahābhārata*. In *Bhagavad-gītā*, the loud roar of the conch-shells blown by the Pāṇḍava army is said to have unnerved the Kauravas (1, 19). The Romans and

Tritons are also recorded to have used the trumpet like the Indian heroes. They also had their own names given to their favourate conch-shells.



Murex (Chicoreus Beauii)

In Bhagavad-gītā, we read that Kṛshṇa's conch-shell was named 'Pañcha-janya', Arjuna's 'Deva-datta', Bhīma's 'Pauṇḍra', Yudhiṣhṭhira's 'Ananta-vijaya', Nakula's 'Sughosha' and Sahadeva's 'Maṇi-pushpaka' (1, 15-16). Each of the other prominent

warriors (Dhṛshṭadyumna, Sātyaki, Śikhaṇḍi, Drupada etc) had his own conch-shell trumpet. The loud sound from the conch-shell is described as 'ghosha', 'śamkha-rāva', or 'śamkha-svana'.

In India, a conch-shell horn is regarded as one of the classical pentad of musical instruments (pañchavādya) of folk character: horn (śṛṅga or kombu), kettle-drum (tammața), conch-shell trumpet (samkha or davala), large drum (bheri), and bronze gong (jayaghanta or jagata). The conch-shell trumpet can be very melodic and is employed in processions and on auspicious occasions. There are two ways of blowing it: (1) dhamana or blowing by holding the perforated end directly to the lips, and (2) purana or filling the air-current into the conch-shell through a small cavity in the shell (symphonic).

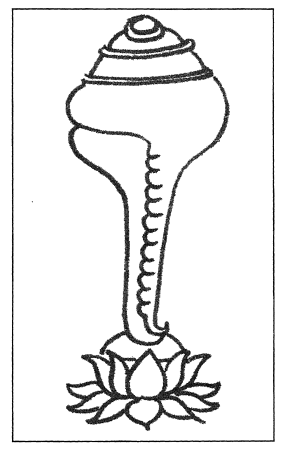
The conch-shells in ancient maritime civilizations have also been used as containers of articles like oil and salt; the conch-shells have provided material and form for ornaments like bracelets and armbands (śamkha-valaya), ear-pieces (śamkha-patra), and necklace-beads (śamkha-maṇi).

The convolutions of the conch-shell (the spiral curves) have inspired a large number of designs and decorative notifs. In Rome, an architectural style was modelled after the shell-convolution: domed roof with semi-circular apse. The spiral forms in art and architecture have directly been taken from the conchshell.



Decorative design

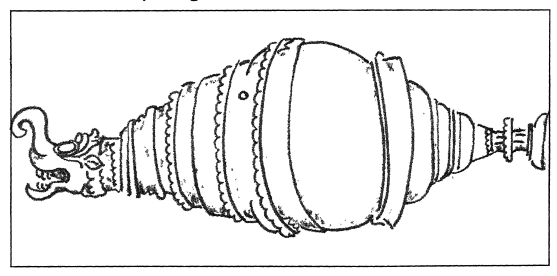
And in religious lore, especially in Buddhism, it is one of the eight auspicious signs (ashṭa-mangala), the other seven being a parasol (chhatra), vase (kalaśa), flower (pushpa), the sacred kṇot (granthi), wheel (chakra), banner (patāka), and a pair of fish (mīna). The conch-shell here symbolizes the dharma-teaching (dharma-śamkha), even as the parasol



One of Ashta-mangala

stands for the divine protection, vase for immortality, flower for mercy, knot for eternity, wheel for truth, and banner for victory.

The form of the conch-shell is imitated in a particular hand-gesture (mudrā) employed in classical dance as well as in ritualistic worship. It is known as 'śamkha-mudrā', belonging to the 'samyuta' variety (where both the hands are used together). The right thumb is placed on the middle of the left palm, and the left thumb is raised in the sikhara-manner (like the superstructure on the sanctum in a temple), while the other four fingers of the left hand enfold the right thumb. The four fingers of the right hand are enclosed in the left fist, the tip of the right fore-ringer touching the tip of the upraised left thumb. The hand-posture resembles the conch-shell convolution (śamkhāvarta). In the religious context, it symbolizes the presence of a conch which is dear to Vishnu.





Śamkha in Indian mythology is also the name given to one of the nine treasures held by the god of wealth, Kubera. It represents a hundred billion (or 100,000 koți or crore). An attendant of Kubera is called Samkhanidhi, and he is shown as a corpulent dwarf seated in an easy posture holding a conch-shell in one of his two hands. His companion is Padma-nidhi, who resembles Samkhanidhi in all particulars except that he holds a lotus in his hand instead of conch-shell: Another attendant of Kubera bears the name Śamkha-chūda (or Śamkha-śirsha), which is also the name of a dragon (nāga).

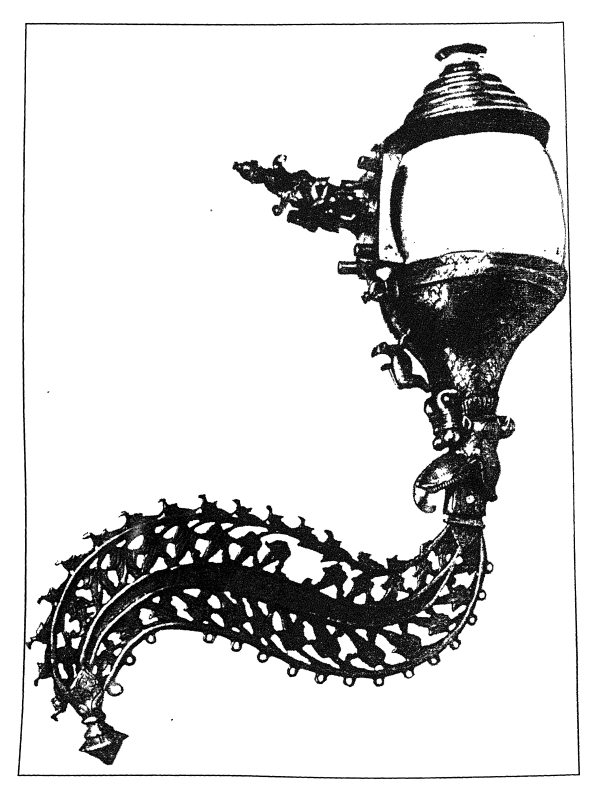
The conch-shell motif is employed for branding cows and buffaloes (śamkha-mudrānkana). The branding seal is a small metallic plate carrying the cut-out design of a conch-shell (or of a discus, chakra), with a handle. It is as a curative device that branding is done, when the animals are ill. More often, the conch-shell is used for pouring out libations of water (śamkhodaka) before an icon; or for giving a ceremonial bath to a monarch (śamkha-snāna).

### (2)

The Sanskrit word 'Śamkha' has the etymological meaning of pacifying the inauspicious (śam, *Uṇādi-sūtra*, 1, 104, 'śāmyati aśubham asmāt'). It is



Śamkha-nāga



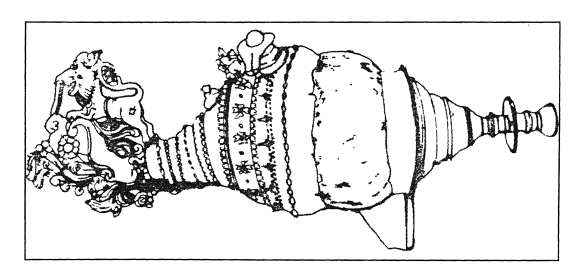
100 Salagrama Kosha

most characteristically associated with Vishņu, and is one of the four 'āyudhas' (literally 'weapon', but employed in the sense of whatever is held in the hand) usually found in his hands; the discus (chakra), the mace (gadā) and the lotus (padma) being the other three. The conch held by Vishņu is named Pāñcha-janya, even as the discus in his hand is Sudarśana and the mace Kaumodakī. Among the other weapons in Vishņu's hands, the bow is called Śārṅga and the sword Nandaka.

There is a legend which associates the conch-shell with Vishņu. The conch-shell is supposed to have appeared on earth from the bones of a demon called Śamkha-chūḍa. Owing to a curse from Rādhā (in Goloka), the chief of Kṛshṇa's attendants (pārshada), whose name

was Sudāma, had to be born on the earth among mortals. He took the form of a mighty monster, who was lustrous and pompous. He, however, performed austerities in the Badarīhermitage on the Himālayan ranges, and obtained from Brahmā the boon of an invincible armour (kavacha). The armour would without fail protect his life, until the armour was damaged, and the armour would be damaged only when the chastity of his spouse was violated.

This was sufficient assurance and encouragement for the wicked titan, whose new name was Śamkha-chūḍa, and he began tormenting the three worlds. No one knew how this formidable giant could be overcome; and even the gods were unable to encounter and contain his attacks.

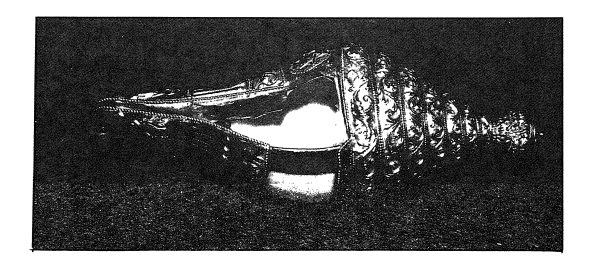


Salagrama Kosha 101

The story now gets linked up with Tulasi, who was, like Sudāma, a resident of Goloka, Krshna's paradise), and like him, made to be born on earth as a mortal by the curse of Radha. She had been born as the daughter of king Dharma-dhvaja and his consort Mādhavi. But, unlike her friend Sudāma, who had appeared on earth as Śamkha-chūda, she was gentle and pious and exceedingly pretty. She was a fervent devotee of Vishnu and engaged in penances in the jungleretreats. Śamkha-chūda during his travels espied this charming damsel and fell in love with her. Tulasi also reciprocated the love, and they were married. They engaged themselves in amorous sport for a great length of time.

It was then that the gods repaired to Vishņu with a request to destroy Śamkha-chūḍa somehow, and save the words from his torments. Vishņu devised a plan, according to which Śiva would engage the demon, and he himself would violate Tulasī's chastity when the demon was otherwise engaged; for the demon could not be hurt as long as his magical armour was intact, and it could not be damaged until his wife's chastity was violated.

Vishņu presented a mighty spear (śūla) to Śiva, to fight with the demon, and sent him to provoke the demon for an encounter. As Śiva was fighting with Śamkha-chūḍa, Vishņu took the form of the demon and went to Tulasī, inviting her for amorous play. Tulasī,



102 Salagrama Kosha

not realizing that it was not really her husband, yielded to him. Her chastity was thus lost, and immediately Śiva was able to break the armour of Śamkha-chūḍa into pieces, and kill him.

Tulasi, when she discovered the fraud played on her, became grief-stricken, inconsolable, and cursed Vishņu to become a stone for his hardheartedness ('pāshāņo bhava, yatah pāshāṇa-hṛdayo hyasi'). Soon, she realized that it was Vishņu, her own lord, and fell at his feet, imploring him to forgive her. Vishņu, asked her to leave her body and allow her spirit to ascend to Goloka; she would there become one with Lakshmi. Her body here would be transformed into a holy stream in the Himālayan ranges, and

Vishņu would dwell in her bosom as śālagrāma- stones; her tresses of hair would become the sacred plant called Tulasī. The bones of her husband here, Śamkha-chūḍa, would become the holy conch-shells of different types which would be employed in the worship of Vishņu.

अस्थिभिः शंखचूडस्य शंखजातिर्बभूव ह। नानाप्रकाररूपा च शश्वत्पूजा सुरार्चने।।

We also read in texts like Śālagrāma-mūrti-lakshaṇa-samgraha, that the Śālagrāmas, the Dvārakā-stones, conch-shell and tulasi-leaves represent the presence of Vishņu alike:

सालग्रामशिला यत्र यत्र द्वारवतीशिला। शंखं तु तुलसीपत्रं तत्र सन्निहितो हरिः॥

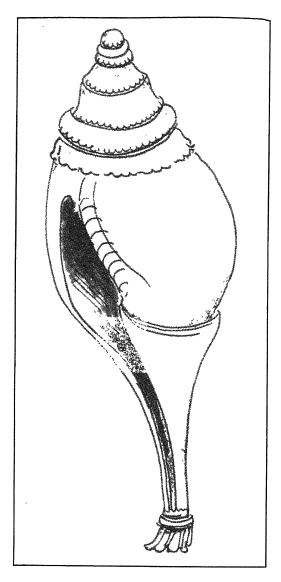


This story, given in Brahmavaivarta-purāņa (Prakṛtikhaṇḍa), brings out the close relationship that obtains between the śālagrāma-stones, tulasi leaves and the conch-shell. There are slight variations in the story, as for instance, in Padma-purāņa, where Śamkha-chūda and Tulasi become Jālandhara and Vrndā. But the involvement of Vishnu in the story is prominent, and the prohibition against the use of conch-shell in the worship of Siva is explained by the fight that Śamkha-chūda had with Siva and the subsequent assassination of Śamkha-chūda by Śiva. The conchshell is sacred for all other gods, and it especially signifies the presence of Lakshmi, the goddess of wealth and prosperity. We read in the purana quoted above (Brahma-vaivarta, Prakrti-khanda, 18, 1-7):

नानाप्रकारूपा च शश्वत्यूजा सुरार्चने। प्रशस्तं शंखतोयं च देवानां प्रीतिदं परम्। तीर्थतोयस्वरूपं च पवित्रं शम्भुना विना।।

शंखशब्दो भवेद्यत्र तत्र लक्ष्मीश्च सुस्थिता। स स्नातः सर्वतीर्थेषु यः स्नातः शंखवारिणा।।

शंखे हरेरधिष्ठानं यतः शंखस्ततो हरिः। तत्रैव सततं लक्ष्मीर्दूरीभूतममंगलम्।।



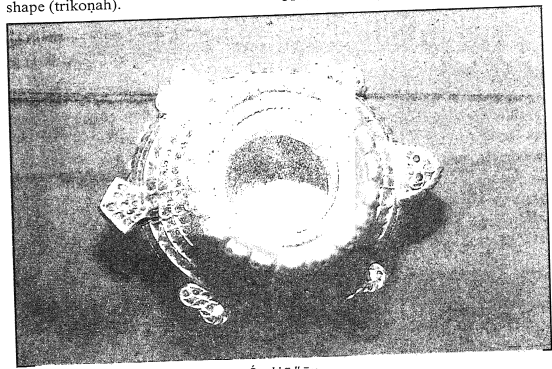
The conch-shells are of many kinds, because the bones of Śamkhachūḍa's body were of many shapes. Water in the conch-shell is dear to all the gods (except Śiva), and is extremely holy. Whoever is bathed with the water from the conch-shell has the merit of taking a bath in all

sacred streams in the country. In the conch-shell dwells Vishnu, and wherever the conch-shell is, Vishnu too is there; and there resides Lakshmi, warding off all evil.

This is also why the conch-shell which is used in worship is never placed on the unconsecrated ground. It is always kept on a special seat, known as 'śamkhādhāra'. It is usually a metallic tripod, round in shape, with a hollow on top to accommodate and hold the bottom portion of the conchshell. It may have three or four legs (tripādo vā chatushpādah), lotus shaped (padmākāro) or triangular in shape (trikoṇah).

(3)

Śālagrāmas are prescribed to be bathed in water or milk from the conch-shell; and tulasī-leaves are then placed not only on the śālagrāma but on the conch-shell also. Before the worship of Vishņu begins, the conch-shell is duly installed (śamkha-sthāpanā) and after the main worship is over, the conch-shell also is worshipped (śamkhārchanā). The conch-shell is now waved three times in front of the worshipped icon (śamkha-bhramaṇa) in order to eradicate the ill-effects of the shadow of the icon ('bimba-chhāyā-dosha-

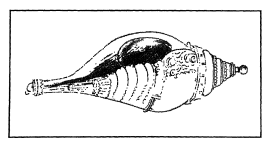


Śamkhādhāra

parihārārtham'). The conch-shell is filled with water, and the dhenumudrā is assumed by the hands, while the eight-lettered mantra (om namo nārāyaṇāya', ashtākshara) is recited. The first waving should be from the feet of the icon to the crown (pādādimukuṭa-paryanta), the second from the navel to the crown (nābhyādimukuṭa-paryanta), and the third from the heart to the crown (hrdyadimukuta-paryanta). The following verse is also uttered to signify that the water in the conch-shell (samkhatirtha) has now acquired beneficial curative and protective properties.

इमा आपः शिवाः शिवतमा इमाः सर्वस्य भेषजी। इमा राष्ट्रस्य वर्धनीरिमा राष्ट्रभृतोऽमृताः॥

The following excerpt describes the several sequences involved in the installation of the conch-shell during the worship-ritual. It is taken from *Meru-tantra* and a running translation also is appended.



ŚAMKHA-STHĀPANĀ-VIDHI IN MERU-TANTRA

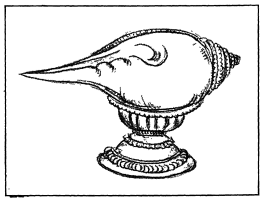
विनैव शंखं पूजां यो वैष्णवः पूजयेद्धरिम्। पूजाफलं न चापोति स सम्यक् पूजकोऽपि सन्॥

वृत्तेन वेष्ठितं सम्यक् त्रिकोणं चन्दनांभसा। तद् बहिश्चतुरस्रं च विदध्यात् मत्स्यमुद्रया।१॥

संपूज्य गन्धेर्देवार्घ्यमण्डलाय नमोऽणुना। अंगानि चतुरग्न्यादिकोणेषु पुरतस्तथा॥२॥

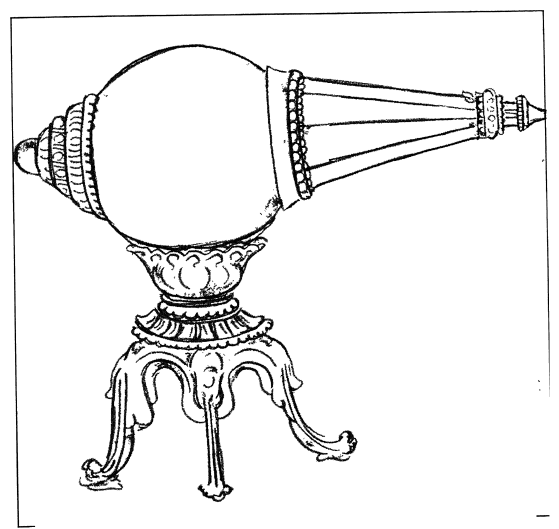
दिक्षु चास्त्रं समभ्यर्च्य शंखाधारं प्रविन्यसेत्। आधारेण विना भ्रंशो न तृप्यन्ति मातरः॥३॥

तस्माद्विधिवदाधारं त्रिपादं वा चतुष्पदम्। पद्माभं वा त्रिकोणं वा योन्याभं धातुजं च तत्।।४॥



मूलान्ते चामुकाधारपात्रं संस्थापयामि च। उक्त्वा शंखादिकाधारं मण्डले स्थापयेदथ॥५॥

मं रं धर्मप्रदेत्युक्त्वा वदेद् दशकलात्मने। ङेन्तं वह्नेर्मण्डलं च देवनाम च कीर्तयेत्॥६॥ तर्ताऽर्घ्यपात्राधाराय नमः प्रोक्त्वा प्रपूजयेत्। वहेर्दशकलाः पूज्यास्तत्र प्राविताः प्रदक्षिणम्॥७॥ अस्त्रमन्त्रेण च ततः कनकादि विनिर्मितम्। अर्घ्यादिपात्रमथ च ततः शंखमस्त्राणुना जलैः॥८॥ प्रक्षाल्यामुकदेवार्घपात्रं प्रतिष्ठापयामि। एवमुक्त्वा तदाधारे संस्थाप्यैवं वदेत्पुनः॥९॥ अर्थप्रदद्वादशेति कलात्मने वदेत्ततः। सूर्यमण्डलमुच्चार्य ङेन्तं देवस्य नाम तु। अर्घपात्राय च नमो मनुनाऽनेन पूजयेत्।१०॥ तत्पात्रमथ तत्रैव भावयेत् भूमिमण्डलम्। षट्कोणं तत्र चांगानि पूजयेत्पूर्ववत्ततः।१११॥ कला द्वादश सूर्यस्य प्रोक्ताः पात्रे प्रदक्षिणम्। ततः सुधामयैस्तोयैर्मूलान्ते मातृकां पठन्।१२॥



विलोमां पूरयेत्तस्मिन् पूजको मनुनाऽमुना। उं सं कामप्रदेत्युक्ता षोडशेति कलात्मने। नमः पञ्चदशार्णोऽयं मन्त्रं शंखप्रपूरणे।१३।।

(ओं सूर्यमण्डलाय द्वादशकलात्मने नमः॥) (मेरुतन्त्रे)

The procedure for the installation of the conch-shell during the worship ritual which is itself a minor ritual is given in the texts like *Meru-tantra*. The procedure is more or less uniform in the several cultic traditions.

After the installation of sacred pot (kalaśa-sthāpanā), the sacred conchshell must be installed for purpose of worship. The procedure is called 'Śamkha-sthāpanā'. The conch-shell must be located to the right of the kalaśa and to the left of the worshipper.

(1) The earth (ground) must be sprinkled with consecrated water (argha-jala), and a maṇḍala involving triangular, square and circular shapes must be drawn with matsya-mudrā.

While doing this, 'astrāya phat' is to be recited.

(2) The mandala drawn is worshipped with sandal-paste

and flowers (gandha-pushpa); and then the area is protected with the utterance of 'phat' after worshipping the agneya-corner of the maṇḍala and the other directions with 'shaḍaṇga-mantra'.

- conch-shell-seat (3) The (śamkhādhāra) is then placed on the mandala. The conch-shell seat is a metallic one standing on three or four legs and circular, triangular or square in shape. It has a depression on top to receive the lower portion of the conch-shell. The mantra that is uttered while the seat is placed on the mandala takes this form 'amuka (name of the diety is mentioned) devatāśamkhādhāram sthāpayāmi namah'.
- (4) The conch-shell-seat is worshipped, along with the ten aspects (kalās) of fire in the circumambulatory order (prādakshinya-krama).

'mam ram dharma-prada-daśakalātmane

vahni-maṇḍalāyām amuka-devatā-śamkhādhārāya namah'.

The ten aspects of the fire are worshipped as follows:

- (i) yam dhūmrārchishe namah
- (ii) ram ūshmāyai namah
- (iii) lam jvalinyai namah
- (iv) vam jvālinyai namah
- (v) śam vishphulinginyai namah
- (vi) sham su-śriyai namah
- (vii) sam surūpāyai namah
- (viii) hum kapilāyai namah
- (ix) lam havya-vāhāyai namah
- (x) ksham kavya-vāhāyai namah

If one is unable to make these ten rounds of worship separately, he may recite 'vahner dhūmārchir ādi daśa-kalātmane namah'.

- (5) Then the conch-shell is cleaned with water, reciting the mantra 'phat', and placed on the seat (ādhāra) meant for it, reciting 'amuka-devātā-śamkham sthāpayāmi-namah'.
- (6) The conch-shell thus placed is worshipped, visualizing in it the six-angled figure of earth (shat-koṇa bhū-bimba), and mentally adoring the six angles with the

'shaḍanga-mantra'; the twelve aspects of the solar deity ('sūryasya dvādaśa-kalāh') are worshipped beginning with the eastern direction and going in prādakshinya-order.

- (i) kam bham tapinyai namah
- (ii) kham vam tāpinyai namah
- (iii) gam pham dhumrāyai namah
- (iv) gham pam marichyai namah
- (v) nam nam jvālinyai namah
- (vi) cham dham ruchyai namah
- (vii) chham dam sushumnayai namah
- (viii) jam tham bhogadayai namah
- (ix) jham tam viśvāyai namah
- (x) ñam nam bodhinyai namah
- (xi) ṭam dham dhārinyai namah
- (xii) tham dam kshmayai namah

If, however, one is unable to recite the twelve mantras separately, he may recite 'sūryasya tāpinyādi-dādaśa-kalābhyo namah'.

- (7) The seed-letters (mātṛkā-varṇa) are then uttered in the reverse order, beginning with 'ksham', 'ham', 'sam' and so on, and ending with 'am'.
- (8) The conch-shell is then filled with pure water and worshipped with

sandal-paste, flower etc, reciting the mantra -

'amuka-devatā-śamkham amṛtena pūrayāmi namah' and 'um sam kāmaprada-shoḍaśa-kalātmane chandramaṇḍalāya namah'. The sixteen aspects of the lunar orb mentioned here:

- (i) am amṛtāyai namah
- (ii) ām mānadāyai namah
- (iii) im pūshāyai namah
- (iv) im pushtyai namah
- (v) um tushtyai namah
- (vi) ūm ratyai namah
- (vii) rim dhṛtyai namah
- (viii) rīm śaśinyai namah
- (ix) lṛm chandrikāyai namah
- (x) lṛm kāntyai namah
- (xi) ēm jyotsnāyai namah
- (xii) aim śriyai namah
- (xiii) om prityai namah
- (xiv) aum angadāyai namah
- (xv) am pūrņāyai namah
- (xvi) ah pūrnāmrtāyai namah

If one is unable to recite the mantras separately, he may recite 'chandrasya-amṛtādi-shoḍaśa-kalābhyo namah'.

The idea is that the sixteen vowels representing the lunar orb (chandramandala) symbolize the conch-shell, whereas the twelve groups of consonants representing the solar orb (sūrya-maṇḍala) symbolize the seat of the conch-shell (śamkhādhāra).

(9) Sandal-paste, flowers, conse crated rice, sesamum seeds, tips of kuśa-grass and dūrvā-grass, and sarshapa are affered to the conch-shell (viz. placed on the conch-shell), and the tirtha is invoked from the solar orb with ankuśa-mudrā, reciting the following mantra:

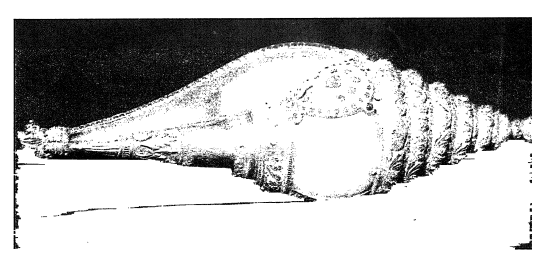
'gange cha yamune chaiva godāvari-sarasvati;

narmade sindhu-kāveri jalesmin sannidhim kuru'.

To confirm this invocation of all the sacred streams in the water contained in the conch-shell, 'vaushat' is uttered, and flowers are put into this water. Gālinī-mudrā is assumed and 'vashat' is uttered; assuming the dhenu-mudrā, the water is transformed into nectar (amṛtī-karaṇa).

(10) The specific deity chosen for worship is then invoked to come out of the worshipper's heart and reside in the conch-shell; while assuming the mudras of avahana etc., the water in the conch shell is made wholesome (sakalikarana) by the shadanga-mantra, protected in all the directions by the astra-mantra, and covered by the kavacha-mantra. Finally, uttering 'vaushat', he looks at the conch-shell and assumes the śankha-mudrā, and then places flowers etc. on the conch-shell. He worships his chosen diety; covers the conch-shell with his right hand, assuming matsyamudrā and recites the mulamantra eight times.

The conch-shells that are worshi worthy are obtained on the sea coas of Madras, Puri (Jagannātha Rāmeśvaram and Śri Lankā. Broad there are two varieties: (1) those wi right-ward convolution (dakshināvarta) and (2) those wi left-ward convolution (vamavart: The former are said to be rare, a are supposed to occur in two su varities (i) male (purusha), the conc shells which have thick and coar crust, and (ii) female (śamkhini), t conch-shells which have thinner a finer crust. The right-oriented conc shells called in Tamil 'valam-puri' a in Kannada 'bala-muri', are he exceedingly holy, and are themselv



Dakshiṇāvarta-śamkha

worshipped. Vārāha-purāṇa (the chapter on Prabodhini-māhātmya) tells us that water from this conch when sprinkled on one's head and sipped will eliminate all sins.

दक्षिणावर्तशंखमाहात्म्यम्॥

दक्षिणावर्तशंखेन गत्वा प्राक्श्रोतसं नदीम्।
कृत्वाभिषेकं विधिवत् ततः पापैः प्रमुच्यते।।१।।
दक्षिणावर्तशंखेन तिलिमिश्रोदकेन तु।
उदके नाभिमात्रे तु यः कुर्यादिभिषेचनम्॥२॥
प्राक् श्रोतस्यां तु वै नद्यां नरस्तत्राम्भसाऽप्तुतः।
यावज्जीवकृतं पापं तत्क्षणादेव नश्यित॥३॥
दक्षिणावर्तशंखेन पात्रशोधं धरे स्थितम्।
उदकं यः प्रतीच्छेत शिरसा हृष्टमानसः॥४॥
तस्य जन्मकृतं पापं तत्क्षणादेव नश्यित।
न शंखेन पिबेत्तोयं न हन्यान्मत्स्यशुकरौ॥५॥

(वाराहपुराणे प्रवोधिनीमाहात्म्याध्यायः।)

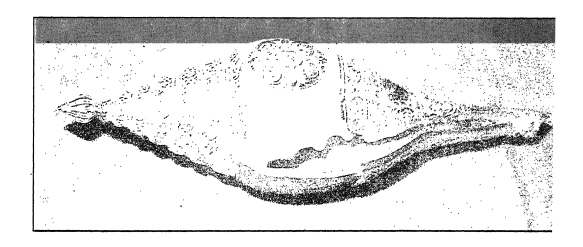
दक्षिणावर्तशंखस्य तोयेन योऽर्चयेद्धरिम्। सप्तजन्मकृतं पापं तत्क्षणादेव नश्यित॥ (आह्निकाचारतत्त्वे)

The latter (viz. left-oriented ones) are more frequently found, as they occur abundantly on sandy beaches. There is also a third variety, known as gaṇeśa-samkha, which are extremely rare in the Indian seacoasts. It is vermillion-hued on the

outer surface as well as in the inner, and has a very short tail-end (quite unlike the usual conch-shells). Because of its rarity, it is also very costly in the market. Its shape resembles the basic form of Gaṇapati, the elephant-headed deity with the curved trunk; and hence its name.

There are conch-shells with different colours (varṇa) and the colours are related to the classes (jāti) of the people in our society. Accordingly, there is a classification of conch-shells into the Brāhmaṇavariety (which are white in colour, smooth in texture and light) the Kshatriya-variety (red-coloured, or brown-hued, heavy, rough and course), the Vaiśya-variety (yellowish in hue, glossy, thick and light) and the Śūdra-variety (dull gray or dark brown in colour, hard and heavy).

This classification, however, is neither exhaustive nor accurate. The conch-shells that are available can never be accommodated in these four varieties. It is therefore more textual than actual. Most of the conch-shells are described as white (dhavala), some dazzling, some dull, some of mixed hue. But the preferred variety is milk-white (go-kshīra-dhavala).



Dakshiņāvarta-śamkha

According to Skānda-purāṇa, the sacred conch-shell must be dazzling, white in colour, like cow's milk, and must have a long neck and broad body; it must be long in the front portion. When blown, it should emit a long, loud and sonorous sound like 'om'. On the back of it, there must be a long central line. The right-convoluted shell is meritorious.

सर्वेषां शंखजातीनां दीर्घाग्रं च प्रशस्यते। गोक्षीरधवलस्निग्धो दीर्घनालो बृहत्तनुः॥

ओंकारनादसंयुक्तः सव्यावर्तः प्रशस्यते। विशालाग्रं मध्यसूत्रं पृष्ठे दीर्घं तथैव च॥

Not all forms of conch-shell obtained from the sea are suitable to be used in worship. They are all bivalve shells (śambūka), and many occur in many colours. The wise folk

will discern the acceptate characteristics (lakshaṇa) in them. I good conch-shells are got only some places, and not everywhere the ocean.

सागरे न हि सर्वत्र शंखा लक्षणगोचराः। शम्बूकास्तत्र जायन्ते नानावर्णातिसंयुताः॥

If Skānda-purāņa lauds the le oriented conch-shells, as accomplishing,

वामावर्तं च विज्ञेयं सर्वसिद्धिप्रद्रायकम्।

there are many texts like Samk kalpa, which claim that the rig oriented conch-shells are m auspicious and beneficent,

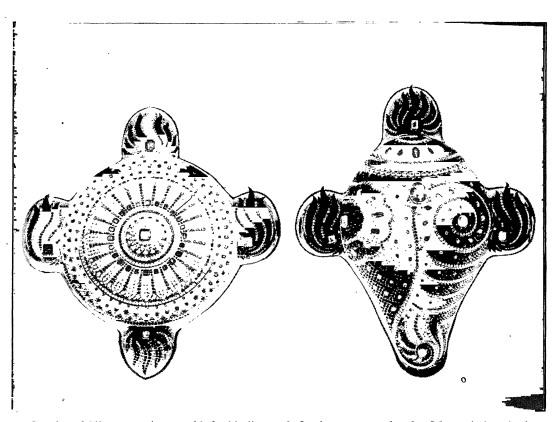
दक्षिणावर्तशंखस्तु यस्य सद्मिन तिष्ठति। मङ्गलिन प्रवर्तन्ते तस्य लक्ष्मीः स्वयंवरा॥ and also that its worship will bring forth all benefits:

दक्षिणावर्तशंखस्तु महालक्ष्मीप्रदायकः। यस्तु पूजां प्रकुर्वीत तस्य लक्ष्मीः स्थिरा भवेत्।।

The Skanda-purāņa (Setumāhātmya section) eulogizes the seaside in Rāmeśvaram in the extreme South and the neighbouring coastal regions, where good conchshells are obtained. The main stretch of the sea-cost for this purpose is said to be five yojanas. The text gives names to the conches obtained in different sites: Paundra, where the river Kaveri joins the sea, Anantavijaya in the eastern coast near Somanāth, Maņi-pushpa in Agnitirtha to the west of Ramesvaram in the South, Su-ghosha in Samkhatirtha in the region between the Vata (a collection of sixteen vata-trees in Vajra-mandala on the banks of the river Yamuna) and the sea, Panchajanya in Kuśa-sthali (another name for Dvārakā, more particularly Chakra-tirtha), and Deva-datta in the region where the river Tamra-parni flows and the shrine to Sangameśvara is located. Of these varieties, the text says that Pancha-janya is the best.

शंख मुख्यं महाक्षेत्रं पञ्चयोजनमायतम्।
कावेरीसंगमो यत्र पौड्रंशंखः प्रजायते।।१।।
सागरे पूर्वदेशे तु सोमतीर्थं सुनिर्मलम्।
अनन्तविजयो नाम शंखस्तत्र प्रजायते।।२॥
सागरे दक्षिणदेशे महासेतोश्च पश्चिमे।
अग्नितीर्थं तीर्थे कर्णिकायां मणिपुष्यः प्रजायते॥
वटसागरयोर्मध्ये शंखतीर्थं सुनिर्मलम्।
सुघोषो नाम शंखस्तु जायते सर्वतोऽत्तमः॥४॥
पाञ्चजन्यस्तथा शंखः कुशस्थल्यां प्रजायते।
द्वारवात्यां विशेषेण चक्रतीर्थे प्रजायते॥५॥
ताम्रपर्णी नदी यत्र संगमेश्वरसित्रधौ।
विष्णुक्षेत्रं सुविज्ञेयं मौक्तिकशुक्तिसंभवम्॥६॥
तिस्मन् स्थाने महाशंखो देवदत्तः प्रजायते।
सर्वेषु शंखसंघेषु पाञ्चजन्योऽतिदुर्लभः॥७॥

Hari-vamśa (89, 15-17) associates Pāñcha-janya with Vishņu, because Kṛshṇa killed the whale-demon called Pāñcha-jana in the seas, and the conchshells were formed out the bones of this demon (`pañcha-jane daitya-viśeshe bhavah pāñcha-janyah'; `pañcha-jano nāma daityah samudre timira-rūpa āsīt; tad asthi-jātam' etc). Amara-Kosha gives Vishņu-śamkha as the synonym of pāñcha-janya. Sometimes, the name Pāñcha-janya is



Conch and Silver coverings studded with diamonds for the two upper hands of the main icon in the sanctum of Tirumala shrine

given to a rare and freak formation of a conch-shell in which the cavity contains within it another smaller conch-shell attached it. A specimen preserved in the Chāmuṇḍeśvaritemple atop the hill in Mysore contains still another (third) conch-shell. All good śamkhas are said to be pāñcha-janyas, and the standard verse eulogizing a conch-shell is therefore:

त्वं पुरा सागरोत्पन्ना विष्णुना विधृता करे। निमतः सर्वदेवैश्च पाञ्चजन्य नमोऽस्तु ते।। The conch-shell is said to have the preserve of all the gods and goddesses: Brahmā on the seat (śamkha-pīṭha or śamkhādhāra), Sūrya in the middle of the conch-shell, and Chandra at the tip. On the right side of the conch-shell are seated Āditya, Varuṇa, Soma, Vāyu and Agni. Śamkha is presided over by the twingods Sun and Moon, and Varuṇa is its deity; at the back of the conch-shell is Prajāpati, and in front the rivergoddesses Gaṅgā and Sarasvatī (Vaikhānasāgama). So even to look at

Vishņu commences, one should bow before the conch-shell and worship it briefly. This would secure the fulfilment of all desires and the obtainment of Vishņu's own realm. Vishņu must be bathed in water through the conch-shell.

शंखपूजा विना यस्तु विष्णुपूजां समाचरेत्। तत्सर्वं नाशमाप्नोति विष्णोर्वरप्रदानतः॥

अर्चयेद्वन्दयेन्नित्यं शंखमादौ विशेषतः। सर्वान् कामानवाप्नोति विष्णुलोकं स गच्छति॥ शंखे तीर्थेदकं कृत्वा यः स्नापयति केशवम्। बिन्दुमात्रेण द्वादश्यां कुलानां तारयेच्च तम्॥

The use of the conch-shell is prescribed in the worship of all the gods except Śiva and Sūrya

सर्वत्रैवं प्रशस्तोऽब्जः शिवसूर्यार्चनं विना।।

#### शंखमाहात्म्यम्।।

श्रुणु शंखस्य माहात्म्यं सर्वपापहरं शुभम्। कपिला क्षीरमादाय शंखे कृत्वा जनार्दनम्। यज्ञायुतसहस्रस्य स्नापयित्वा लभेत्फलम्।।१॥ पयस्विन्या शुभं क्षीरं शंखे कृत्वा तु नारद।

यः स्नापयति देवेशं स गच्छेद् ब्रह्मणः

पदम्॥२॥

क्षिप्त्वा गंगोदकं शंखे यः स्नापयित माधवम्। नमो नारायणेत्युकत्वा मुच्यते येनिसंकटात्।।३।। शंखलग्नं तु यत्तोयं भ्रमितं केशवोपिर। निःक्षिपेन्मूर्ध्नि सततं गंगास्नानेन तस्य किम्।।४।।

कृत्वा पादोदकं शांखे वैष्णवाय प्रयच्छति। तिलमिश्रं तुलस्या च चन्द्रायणफलं लभेत्।५॥

नदीतटाकजं वारि वापीकूपह्नदोद्भवम्। गांगेयं तद् भवेत्सर्वं कृतं शंखे हरिप्रिये॥६॥

गृहीत्वा विष्णुपादाम्बु शंखे कृत्वा च वैष्णवः। यो वहेत् शिरसा नित्यं स मुने तापसोत्तमः॥७॥

त्रैलोक्ये यानि तीर्थानि वासुदेवाज्ञया मुने। शंखं तान्यधितिष्ठन्ति तस्माच्छंखं सदाऽर्चयेत्॥८॥

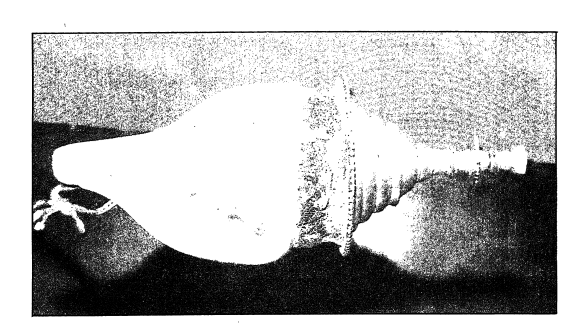
त्वं पुरा सागरोत्पन्नो विष्णुना विधृतः करे। निमतः सर्वदेवैश्च पाञ्चजन्य नमोऽस्तु ते॥९॥ पुरतो वासुदेवस्य सपुष्पफलचन्दनैः। शांखः समर्चितो येन तस्य लक्ष्मीर्न

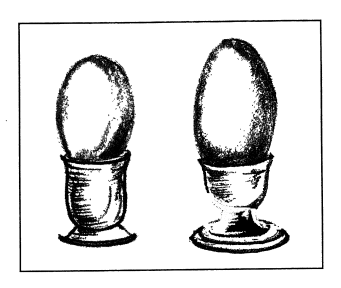
दुर्लभा।१०॥

दर्शनेनाऽपि शंखस्य किमु तस्यार्चनेन च। विलयं यान्ति पापानि हिमः सूर्योदये तथा।११।। गर्भा देवारिनारीणां विनश्यन्ति सहस्रथा। तव नादेन पाताले पाञ्चजन्य नमोस्तु ते॥१२॥

तीर्थादकं हरेर्मूध्नि भ्रामयेत् शंखसंस्थितम्। ददाति मुक्तिं देवेशः क्षीरसागरजाप्रियः॥१३॥ यमदूताश्च कूष्माण्डिपशाचोरगराक्षसाः। दृष्ट्वा शंखोदकं मूर्ष्टि भीता यान्ति दिशो दशा।१४।। नित्ये नैमित्तिके काम्ये स्नानार्चनिवलेपने। शंखं समर्चयन्ति यः श्वेतद्वीपे वसेद्धि सः।१५॥

(पाद्मोत्तर खण्डे १३९ अध्यायः)





#### **CHAPTER THREE**

# BĀŅA-LINGAS FROM RIVER NARMADĀ

(1)

What Śālagrāmas are to Vishņu, that the bāṇa-lingas are to Śiva: sacred and self-manifest representations. If the Śālagramas are stones found only in the Gaṇḍaki

river, the baṇa-lingas are stones found in the Narmada river, although according to some texts (as for instance Kālottara, cited in Viramitrodaya), the baṇa-lingas are obtained not only from the river Narmada but also in the rivers Ganga,

Yamunā and other holy streams:

नर्मदादेविकायाश्च गंगायमुनयोस्तथा। सन्ति पुण्यनदीनां च बाणलिंगानि षण्मुख।।

However, the bana-lingas are always associated with the Narmada river, so much so that a synonym of bāņa-linga is Nārmada-linga. Narmada, which is regarded as one of the seven sacred streams of the country (sapta-gangā) and which is usually taken as what which marks off South India from the North, takes its origin in Amarakantak, 914 metres above sea-level, in Madhya Pradesh, where the Vindhyā ranges meet with the Satpuda ranges. It flows Westward for 1,292 kilometres through Mandla and Jubbalpore districts, and joins the Arabian sea in Cambay near Bharoch in Gujarat. The legends identify the river with Reva of epic celebrity, which is described as flowing out of Śiva's own body, and therefore considered as holiest of rivers.

नर्मदा सरितां श्रेष्ठा रुद्रदेहाद्विनिःसृता। तारयेत् सर्वभूतानि स्थावराणि चराणि च॥

सर्वपापहरा नित्यं सर्वदेवनमस्कृता। संस्तुता देवगन्धर्वैरप्सरोभिस्तथैव च॥

(नर्मदामाहात्म्ये)

According to *Matsya-purāṇa* (Chap. 165-169), drinking the water from this river and worshipping Śiva will secure freedom from all states of misery:

नर्मदाया जलं पीत्वा अर्चियत्वा वृषध्वजम्। दुर्गतिं च न पश्यन्ति तस्य तीर्थप्रभावतः॥

Voluntary death in this river by drowning sought by a devotee was extolled as leading directly to the realm of Siva, he having been purified from all sins, and being carried on the vehicle drawn by swans.

एतत्तीर्थं समासाद्य यस्तु प्राणान्परित्यजेत्। सर्वपापविशुद्धात्मा व्रजते रुद्रमन्दिरम्।।

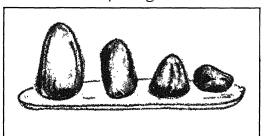
जलप्रवेशं यः कुर्यात् तस्मिंस्तीर्थे नराधिप। हंसयुक्तेन यानेन रुद्रलोकं स गच्छति।।

The currents of the Narmadā river are very strong and forceful, and the stones are carried from the rocky river-sides, rendering them smooth and polished. Besides the bāṇa-lingas, which are normally white in colour, there are also in this river sacred-stones called 'raudra-lingas' which bear marked resemblance to the bāṇa-lingas, but which are usually dark-coloured, although red, white and yellow varieties are not rare. We read in *Lakshaṇa-samuchchaya*:

सरित्प्रवाहसंस्थानं बाणलिंगसमाकृति। तदन्यदिप बोद्धव्यं रौद्रलिंगं सुखावहम्।।

श्वेतं रक्तं तथा पीतं.....। स्वभावात् कृष्णवर्णं.....। नर्मदासम्भवं रौद्रं बाणलिंगवदीरितम्।।

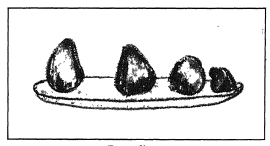
There is a story narrated in Aparājita-paripṛchchhā (205, 1-26) about the origin of the bana-lingas and their association with the Narmada river. Siva wanted to destroy the 'tripura', which had been obtained as a boon by the arrogant demon Banasura, and he let go a fiery dart from his great bow 'pināka'. The dart broke the three 'puras' into tiny bits, which fell on three spots: (1) on the hills in Śrikshetra (of unknown identity), (2) on the peaks of Amarakantaka in the Vindhyā ranges, and (3) on the banks of the holy river Narmada. The bits that fell in these places soon multiplied into crores, each bit becoming a linga. As they formed part of the possession of Banasura, they were called Bana-lingas.



Bāṇa-lingas

Amarakantaka, the peak in Madhya Pradesh, is in close proximity to the source of the river Narmadā, which according to the purāṇas, originated in the Vindhyā mountains and flowed in the Kalinga country. *Padma-purāṇa* says that there are along this river as many as sixty crore and sixty thousand holy ghāṭs, all of which are associated with bāṇa-lingas and raudra-lingas.

The demon Bana was the eldest of the hundred sons of Bali, who in turn was the son of Virochana and grandson of Prahlada (son of Hiranyakaśipu and devotee of Narasimha). Bāṇa, the king of demons (asuras) ruled over Sonita-pura. He went to the Himālayan regions, and performed a penance invoking Siva's favour. When Śiva appeared in answer to his austerities, Bana begged the god to bestow on himself a thousand arms carrying a multitude of weapons to destroy all his enemies and opponents. He also desired that Parvati should consider him as her son.



Bāṇa-lingas

In legend, he is described as Mahākāla, one of Śiva's attendants and a brother to Subrahmaṇya. When, however, the demon began tormenting the three worlds, Kṛshṇa waged a war against him and severed all of his thousand arms with his discus, with the help of Śiva. This story is told in Matsya-purāṇa (chapter 5), Harivamśa (Vishṇu-parva, Chapter 173) and Bhāgavata-purāṇa (10th skandha, chapter 62).

Bāṇa, despite all the details of the story, was a great devotee of Śiva, and Śiva gave him his own representative in the form of a natural linga for worship (bāṇārchārtham kṛtam lingam); hence the name Bāṇa-linga. It is also explained that the expression 'bāna' means in reality Śiva:

बाणः सदाशिवो देवो बाणो बाणान्तरोपि च। तेन यस्मै कृतं तस्माद् बाणलिंगमुदाहृतम्।।

That the world 'bāṇa' also means an arrow, a reed-shaft, cow's udder and pike is to be considered. The moon-white stones naturally obtained in the river Narmadā, answering to these forms may have been called bāṇa-lingas on this account, quite independent of the legend concerning the asura named Bāna.

नर्मदाजलमध्यस्थं बाणलिंगमिति स्मृतम्। . बाणलिंगे स्वयंभूते चन्द्रकान्ताह्वयं स्थितम्॥

The import of the legend is that the bāṇa-lingas are self-manifest forms of Śiva, and that they are therefore holier than any other aniconic forms of Śiva. This follows another legend which explains why Śiva is not worshipped in his iconic form (pratimā) but only as linga. Śiva's assumption of the linga form (a fiery column) to outwit the claims of superiority by Vishṇu and Brahmā is the theme of other legends. Among the several varieties of linga, Bāṇa-linga is said to be the most sacred and its worship most effective.

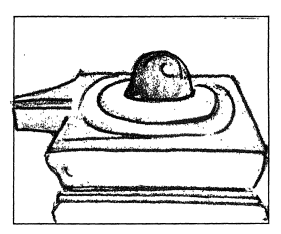
We are informed in Yajñavalkya-samhitā that the bāṇa-lingas are actually bits of the river-side rock, which flowed into the stream Narmadā. The rock by the side of the river was itself the linga, the form assumed by Śiva to bless the asura Bāṇa. Śiva dwells in that rock and the parts of the rock which we find in the river are, therefore, aspects of Śiva.

प्रशस्तं नार्मदं लिङ्गं पक्वजम्बूफलाकृति:। मधुवर्णं तथा शुक्लं नीलं मरकतप्रभम्।।१।।

हंसडिम्बाकृति पुनः स्थापनायां प्रशस्यते। स्वयं संस्रवते लिङ्गं गिरितो नर्मदाजले॥२॥ पुरा बाणासुरेणाऽहं प्रार्थितो नर्मदातटे। अविवासं गिरौ तत्र लिङ्गरूपी महेश्वरः। बाणलिङ्गमिति ख्यातमतोऽर्थाज्जगतीतले॥३॥

अन्येषां कोटिलिङ्गानां पूजने यत्फलं लभेत्। तत्फलं लभते मर्त्यो बाणलिङ्गैकपूजनात्॥४॥

(याज्ञवल्क्यसंहितायाम्।)



Bāṇa-linga installed on stone yoni - pedestal

**(2)** 

The expression 'linga' in the Āgama context signifies 'symbol' (chinha). Derived from the root 'ligi gatyau', it refers to movement, and words having movement as their etymological meaning have also the connotations of knowledge ('sarve gatyarthāh jñānārthāh'). Linga therefore means that by which the Divine is cognized or approached ('lingyate jñāyate anena iti lingam'). The Āgama texts also

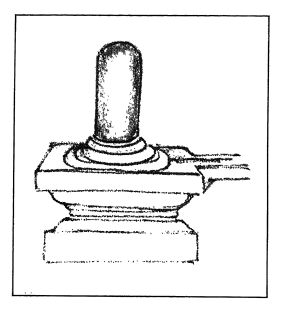
bring out another valid explanation for the word 'linga': linga in its primary sense is broken up into 'ling' (to dissolve, to get merged, to destroy) and 'ga' (to emerge, to go out). Linga is so called because all phenomena is dissolved in Siva at the time of cosmic dissolution, and it emerges from Siva once again at the time of creation (Ajitāgama, 3, 16-17):

लयं गच्छन्ति भूतानि संहारे निखिलानि च। निर्गच्छन्ति यतश्चापि लिङ्गोक्तिस्तेन हेतुना।।

The lingas are classified into six varieties, depending on how they came into existance: (1) daiva-lingas are those installed and worshipped by the gods and other celestial beings, and thus named after them; they continue to exist in the present day and on earth, but their origin is traditionally ascribed to the gods; (2) āsura-lingas are those installed by the class of wicked titans (known as asuras and daityas) but were pious and zealous devotees of Siva (like Rāvaņa); (3) ārsha-lingas were installed and worshipped by sages of yore (like Agastya); (4) purāņa-lingas are those which have been celebrated as installed at a very distant past by mythical personages; (5) manushalingas are those that have been caused to be made by human patrons (rulers,

123

chieftains, wealthy folk etc) in historical times; and (6) svayambhulingas are the forms which Siva assumed to manifest himself. The Bāṇa-lingas beling to the last variety.



There is also a reckoning of their relative merits. The lingas of the divya, purāṇa and svayambhu varieties are considered best (uttama), the lingas of the āsura and ārsha varieties are of midling quality (madhyama), and the lingas of the mānusha variety inferior (adhama).

Another classification is based on how it is made: (1) kṛtima, artificial, made by hands, and (2) akṛtṛima, natural, brought about by a natural course of events. The bāṇa-lingas belong to the latter group. A further

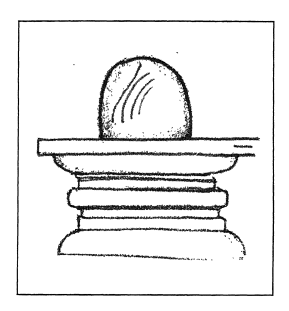
classification has the structural status in focus: (1) chala (mobile) or jaṅgama, and (2) achala (stationary) or sthāvara. The latter variety of lingas is what we find in temples, duly installed, consecrated and elaborately worshipped by professional priests. Śilpa-ratna describes these lingas thus:

निधिकुम्भप्रतिष्ठादि सद्ममुक्तासु सारतः। कृत्वा प्रतिष्ठितं बिम्बमचलं परिकीर्तितम्।।

And also

प्रासादे स्थापितं लिङ्गमचलं तच्छिलादिजम्।। (सिद्धान्तशेखरे)

These lingas are usually carved in stone, and installed according to Agamic prescriptions, and the enduring presence of the Godhed is invoked in it. They are not thereafter moved from that spot; they are permanent fixtures there. On the other hand, the lingas worshipped in households are neither installed at one place, nor consecrated once and for all time. They can be shifted to any spot for purposes of worship. But during the worship they are placed on a pedestal or platform, and not moved until the worship is over. These mobile lingas may be natural or carved in precious stones, or made in copper, silver or gold; the bana-lingas come under this category.



पीठिकोपरि संस्थाप्य पूजितं चलमेव हि।।

(Śilpa-ratna)

कुर्वन्ति मणिरत्नाद्यैः जङ्गमं लिङ्गमुच्यते॥

(Pūrva-kāranāgama, 9, 177)

रत्नजं लोहजं चैव बाणलिङ्गं चलं स्मृतम्।।

(Suprabhedāgama, 33, 24)

स्थापितं स चलं गेहे स्थिरं लिङ्गमयोजिते॥

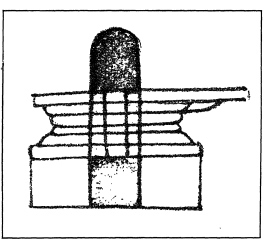
(Siddhānta-śekhara)

Usually, these mobile lingas are not carved in stone; they may be stone ones when they occur naturally and are obtained from rivers (as in the case of bāṇa-lingas and raudra-lingas). When however, small lingas (śailam)

are made in stone for household worship, they answer to the category known as 'chalāchala' (both mobile and stationary) (Suprabheda, op. cit.). To the same category belong the lingas made in clay (mṛṇmaya) or in wood (dārava).

शैलं चलाचलं प्रोक्तं मृण्मयं दारवं तथा।।

The stationary stone lingas worshipped in temples are required to have features like tri-sūtra markings and division of the linga shaft into the four-sided Brahma-bhāga (hidden under the ground) the eight-sided Vishņu-bhāga (concealed by the yoni or pedestal), and the circular Rudra-bhāga (which is seen and is worshipped, and hence called pūjā-bhāga).



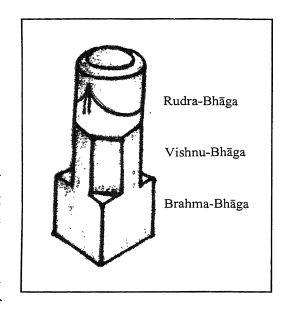
Rudra-bhāga, Vishņu-bhāga, Brahma-bhāga

# शिलामयं तु यद्रूपं ब्रह्मविष्णुहरैर्युतम्। त्रिसूत्रमुकुलसंयुक्तं स्थावरं लिङ्गमुच्यते।।

(Pūrva-kāraņa, op. cit.)

These are entirely absent in the mobile lingas worshipped in a household. Nor are they required to answer to the Agamic prescriptions regarding the measurements (tala-mana), the treatment of the top-portions (sirovartana), or the typology (shape etc.). Mobile lingas may also be made for temporary purposes (kshanika) out of clay from the river-side (nadi-mṛttikā), sand (sikata), uncooked rice (tandula), cooked rice (anna), cow-dung (gomaya), sandal-paste (chandana), sacred grass (kurcha), jaggery (guda), butter (nava-nita), rice-flour (pishta), rudrāksha beads, flowers or sprouts (pallava). These are prepared immediately prior to the commencement of the worship-ritual, and are disposed of when the worship is concluded.

Among the lingas that are worshipped, there is a hierarchy in terms of worship mentioned in *Merutantra* (6th prakāśa). Among the softlingas, lingas made in mud or clay are the best. Among the hard ones, stonelingas are meritorious. But rockcrystal-lingas are superior to the



ordinary stone ones. Better than the rock-crystal-lingas are the lingas carved in lotus-hued ruby (padma-rāga), and better than the latter are those made in saffron (kāshmīra); and increasing in merit in succession are the lingas made out of topaz (pushya-rāga), sapphire (indra-nīla), Himālayan gem (gomeda), coral (vidruma), pearl (mauktika), silver (rājata), gold (hairaṇya), diamond (hīraka), mercury (pārada), and bāṇa-linga.

कोमलेषु तु लिङ्गेषु पार्थिवं श्रेष्ठमुच्यते। कठिनेषु तु पाषाणं पाषाणात् स्फाटिकं परम्।।१।।

स्फाटिकात्पद्मरागश्च काश्मीरं पद्मरागतः। काश्मीरात्पुष्यरागोत्त्यं इन्द्रनीलोद्भवं ततः॥२॥ इन्द्रनीलाच्च गोमेदं गोमेदाद्विद्वमोद्भवम्। विद्वमान्मौक्तिकं श्रेष्ठं तस्माच्छ्रेष्ठं तु राजतम्॥३॥

हैरण्यं राजतात् श्रेष्ठं हैरण्याद्धीरकं वरम्। हीरकात्पारदं श्रेष्ठं बाणलिङ्गं ततः परम्॥४॥

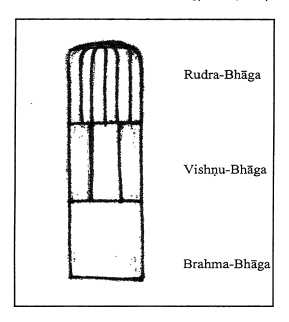
We find numerous texts extolling the unsurpassed merit of the bāṇalinga in bestowing all benefits when worshipped daily with devotion.

ताम्री वा स्फाटिकी स्वार्णी पाषाणी राजती तथा। वेदिका च प्रकर्तव्या तत्र संस्थाप्य पूजयेत्।। प्रत्यहं योऽचीयेल्लङ्गं नार्मदं भक्तिभावतः। ऐहिकं किं फलं तस्य मुक्तिस्तस्य करे स्थिता।। रत्नधातुमयान्येव लिंगानि कथितान्यिप। पिवत्राण्येव पूज्यानि सर्वकामप्रदानि च।। एतेषामिप सर्वेषां काश्मीरं हि विशिष्यते। काश्मीरादिप लिंगाच्च बाणलिङ्गं विशिष्यते।। बाणलिंगात् परं नान्यत् पिवत्रमिह दृश्यते। ऐहिकामुष्मिकं सर्वं पूजाकर्तुः प्रयच्छित।।

(केदारखण्डे)

The superior merit of bana-linga is thus acknowledged, although some texts would rate the linga made out of mercury (rasa-linga, pārada-linga) higher, as for instance Sūta-samhitā:

संस्थाप्य श्री बाणलिङ्गं रत्नकोटिगुणं भवेत्। रसलिङ्गे ततो बाणात् फलं कोटिगुणं स्मृतम्॥ (सूतसंहितायाम्।)



Generally, however, the rasa-linga is regarded as an extremely difficult specimen to obtain, and its association with tantrik cults and alchemic procedures give it an occult aura, not entirely acceptable to the common householder. Alchemic and medical texts like Rasa-ratna-samchchaya and Rasārṇava, describe elaborate processes which can purify mercury and make it amenable to be solidified. Only then a linga can be made of it. This is done only in pharmaceutical

factories called rasa-śālās, under expert guidance; and the rasa-linga (solidified mercury) is invariably installed and worshipped in a rasa-śālā, before medicinal preparations are attempted. The rasa-linga is said to have magical properties. Its religious use, however, is extremely limited.

In any case, the rasa-linga is prepared by human beings (mānusha), and cannot come under the category of self-manifest (svayam-bhū) lingas, which are regarded as the holiest and most suitable for worship. Bāṇa-linga, on the other hand, is an excellent example of self-manifest lingas. Its worship is said to secure worldly welfare as well as emancipation from worldly involvement. It is therefore claimed that the bāṇa-linga when worshipped is a thousand times more effective than any other linga:

स्वयम्भुलिङ्गवद् बाणलिङ्गं भुक्तयै स्वमुक्तये। सहस्रफलमन्यस्माद्यथा स्थापनपूजने॥

Even merely thinking about a bāṇalinga early in the morning is likely to bestow success in all enterprises (Yoga-sāra, chapter 5)

ब्राह्मे मुहूर्ते चोत्थाय यः स्मरेद् बाणलिङ्गकम्। सर्वत्र जयमाप्नोति सत्यं सत्यं महेश्वर।। Even the rasa-linga requires to be duly installed and consecrated, without which techniques of empowerment (samskāra) its effectiveness may not be assured. This is true of all other varieties of lingas, excepting bāṇa-linga. Mātṛkā-bhedatantra (paṭala 7) makes a summary statement to this effect:

संस्कारेण विना देवि पाषाणादौ न पूजयेत्।।

Contrarily, the bāṇa-lingas do not need to be ceremoniously installed or duly consecrated. They do not require even to go through the normal ritual of invocation of divine presence (āvāhana), for the divine presence is already there, and will continue to be there quite independently of any rituals.

बाणलिङ्गानि राजेन्द्र स्थितानि भुवनत्रये। न प्रतिष्ठा न संस्कारस्तेषामावाहनं न च॥ (भविष्ये)

Bāṇa-lingas are in this regard very similar to śālagrāmas. These aniconic objects of worship are not in the nature of artefacts, and hence do not suffer from the disadvantages and limitations of deliberate human involvement. They do not need to be made worship-worthy by rituals of tansmutation; their worthiness for

worship is self-evident, natural and enduring. They cannot be defiled on any account, and do not lose their merit under any circumstances. In fact, there is a consideration of acceptability or otherwise in the case of lingas made by human agency. Some are deemed worthy of worship, owing to the presence of certain favourable features,

And others not so. And, further, there is the problem of partaking of the water or food offered to a linga (naivedya) and of using the flowers once placed on the linga (nirmālya). There are doubts expressed in these matters, and the authentic texts are themselves divided in their views on these matters. But it is clear in the case of bāṇa-lingas that all offerings made to them are acceptable by the devotees

ग्राह्याग्रह्यविभागोऽ यं बाणलिङ्गे न विद्यते। तदर्पितं जलं वाऽत्रं ग्राह्यं प्रसादसंज्ञया।।

शिवनाभमयं लिङ्गं सदा पूज्यं महर्षिभिः। यतश्च सर्वलिङ्गेभ्यस्तिद्धं पूज्यतमं मतम्॥

(कालोत्तरे)

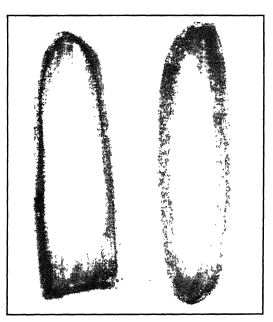
With regard to the lingas of all varieties except bāṇa-linga, bigger the size the greater the acceptability, as it

is also the case with the rudrāksha beads which are sacred to Śiva. But with regard to the bāṇa-lingas obtained in the river Narmadā, as is the case with the śālagrāmas obtained in the river Gaṇḍakī, smaller the size the more meritorious it is.

रुद्राक्षं शिवलिङ्गश्च स्थूलस्थूलं प्रशस्यते। शालग्रामो नार्मदं च सूक्ष्मसूक्ष्मो विशिष्यते।।

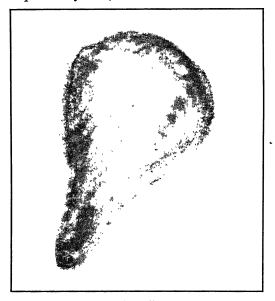
(हेमाद्रौ।)

According to Siddhānta-śekhara, the bāṇa-lingas available in the Narmadā river are said to have been worshipped already by the gods, especially by the guardian-deities



Yāmya-linga

(loka-pala), and the stones are also said to contain the impress of such worship. There are bāṇa-lingas carrying different marks characteristic of these gods: conch-shell mark on top (śamkhābha-mastaka) to denote that it was worshipped by Vishņu, lotusmark (padma) to indicate that it was worshipped by Brahmā, mark of a parasol (chhatra, Indra), mark of two heads (śiro-yugma, Agni), three steps (pada, Yama) mark of mace (gada, Iśāna), mark of a water-vase (kalaśa, Varuna), mark of banner (dhvaja, Vāyu) and so on. And having been worshipped by the gods, the banalingas answer to the 'daiva' variety of linga, in addition to being 'svayambhu'. Hence their indubitable superiority.



Kaubera-linga

Vira-mitrodaya, the celebrated gloss on Mitāksharā (which is itself a commentary by Vijñāneśvara on Yājñavalkya's Dharma-Śāstra), quotes Kālottara on this subject of bana-lingas being distinguished by characteristic marks of the gods who worshipped them. The text enumerates nine varieties of banalingas, eight of them corresponding to the eight guardian-deities (loka-pālas), and one called Vaishnava. The verses are quoted below:

बाणलिङ्गं तथा ज्ञेयं भुक्तिमुक्तिप्रदायकम्। उत्पत्तिं बाणलिङ्गस्य लक्षणं शेषतः श्रुणु॥

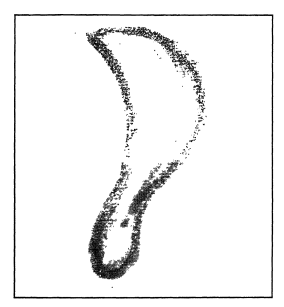
नर्मदादेविकायाश्च गङ्गायमुनयोस्तथा। सन्ति पुण्यनदीनां च बाणलिङ्गानि षण्मुख। इन्द्रादि पूजितान्यत्र तच्चिह्नैर्विहितानि च॥

(१) ऐन्द्रलिङ्गानि-

सदा सन्निहितस्तत्र शिवः सर्वार्थसाधकः। इन्द्रलिङ्गानि तान्याहुः साम्राज्यार्थप्रदानि च॥

(२) आग्नेयलिङ्गानि-

आरुणं हीत्यकीलालमुष्णस्पर्शं करोत्यलम्। आग्नेयं तच्छिक्तिनिभमथ वा शक्तिलांछितम्। इदं लिङ्गवरं स्थाप्य तेजसाधिपतिर्भवेत्।।



Naiṛrti-linga

# (३) याम्यलिङ्गानि-

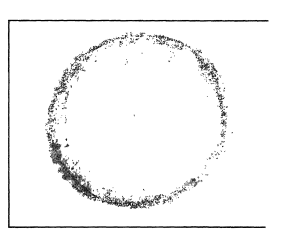
दण्डाकारं भवेद्याम्यं अथवा रसनाकृति।। यद्यदुक्तं सह तैर्न निर्निक्तं ज्ञायते तदा। निषिक्तं निधनं तेन क्रियते स्थापितेन तु॥

# (४) नैऋृतिलिङ्गानि-

राक्षसं खड्गसदृशं ज्ञानयोगफलप्रदम्। कर्करादिप्रलिप्तं तु कुण्ठकुक्षियुतं तथा। राक्षसं निष्कृते लिङ्गे गार्हस्थे न सुखप्रदम्।।

### (५) वारुणलिङ्गानि-

वारुणं वर्तुलाकारं पाशाङ्कं चालिवर्चसम्। वृद्धिं सुखादेर्वैवस्वत्वसम्भोगाप्तं तु मध्यगे॥



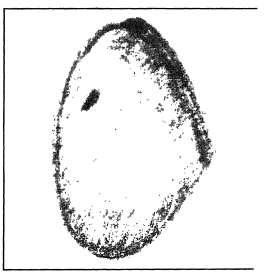
Vãruṇa- linga

### (६) वायव्यालिङ्गानि-

कृष्णं धूम्रं नवारुच्यं ध्वजाभं ध्वजमूषलम्। मस्तके स्थापितं तस्य न्यूनन्यूनमितस्ततः।।

#### (७) कौबेरलिङ्गानि-

तूणपाशगदाकारं गुह्यकेशस्य मध्यगम्।।



Vayu-linga

### (८) रौद्रलिङ्गानि-

दिनं वाऽप्यथ वा रात्रिं शस्यावृद्धिकरैर्बलम्। अस्थिशूलाङ्कितं रौद्रं हिमकुण्डलवर्चसम्।।

### (९) वैष्णवलिङ्गानि-

चतुर्वर्णमयं वाऽपि वैष्णवं ज्ञायतेऽग्रतः। वैष्णवं शंखचक्रगदाब्जादिविभूषितम्।।

श्रीवत्सकौस्तुभाङ्कं च सर्वसिंहासनाङ्कितम्। वैनतेयसमाङ्कं वा तथा विष्णुपदाङ्कितम्। वैष्णवं नाम तत्प्रोक्तं सर्वैश्वर्यफलप्रदम्।।

शालग्रामदिसंस्थं तु शशाङ्कं श्रीविवर्धनम्। पद्माङ्कं स्वस्तिकाङ्कं वा श्रीवत्साङ्कं विभूतये।।

The bana-lingas worshipped by Indra will, when worshipped, fulfill all the desires of the devotee; and bestow upon him sovereignty. The Āgneya variety of bana-linga will be warm to touch, and carries the mark of the weapon śakti. The Yamya-linga will have the form of a cudgel or of the tongue. The Nairrti-linga will look like a sword, carries stain on its body and will bestow the benefits of jñana and yoga; however, it should not be worshipped by a householder, as it will bring about misery; it is demoniacal in character. The Varunalinga will be round in shape, and may be distinguished by the marks of noose (pāśa). Its worship will secure prosperity. The linga named after Vayu will be black in colour, or ashy grey; it wll have the appearance of flag-post, or may carry on its head the mark of a banner. The Kaubera-linga will be in the form of a mace (gada) or arrow (tuna); there may be a hairlike line in the centre. The Raudralinga will be lustrous like a block of ice, but bears the marks of a bone or spear. The linga which was Vishņu by is worshipped distinguished by the marks of conchshell, discus, lotus, mace, the jewels on the chest (śri-vatsa and kaustubha) or the foot-prints of Vishnu.

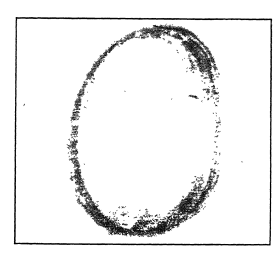
#### **(4)**

There is another classification of bāṇa-lingas suggested by Hemādri (*Lakshaṇa-kāṇḍa*):

(1) The Svayambhu-linga is honey-coloured (tawny), and carries the black mark of a coil; it is adored by all Yogic adepts.

मधुपिङ्गलवर्णाभं कृष्णकुण्डलिकायुतम्। स्वयम्भुलिङ्गमाख्यातं सर्वसिद्धैर्निषेवितम्॥

(2) The Mṛtuñjaya-linga is multicoloured, and has marks of matted

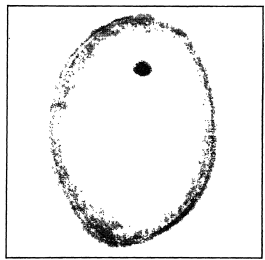


Svayambhu-linga

hair and spear; it is worshipped by gods and titans alike.

नानावर्णसमाकीर्णं जटाशूलसमन्वितम्। मृत्युञ्जयाह्वयं लिङ्गं सुरासुरनमस्कृतम्।।

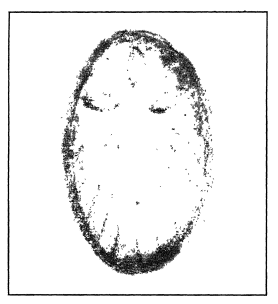
(3) The Nilakantha-linga is elongated in shape, and is pure white in colour, with a black dot in it.



Nilakantha-linga

दीर्घाकारं शुभवर्णं कृष्णबिन्दुसमन्वितम्। नीलकण्ठं समाख्यातं लिङ्गं पूज्यं सुरासुरैः॥

(4) The Trilochana-linga is white in complexion, and has three eye-like marks in it; there are also white lines resembling hairs in the body; the worship of this linga will eliminate all sins.



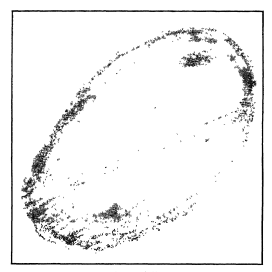
Trilochana-linga

शुक्लाभं शुक्लकेशं च नेत्रत्रयसमन्वितम्। त्रिलोचनं महादेवं सर्वपापप्रणोदनम्।।

(5) The Kālāgni-rudra-linga is dark-complexioned, stout in shape, and brilliant in aspect; it carries the marks of matted hair dressed into a top-knot; it is adored by all spirits

## ज्वलिलङ्गं जटाजूटं कृष्णाभं स्थूलविग्रहम्। कालाग्निरुद्रमाख्यातं सर्वसत्त्वैर्निषेवितम्।।

(6) The Tripurāri-linga is honey-coloured (tawny), with a white line resembling the sacred chord worn by the twice-born; there is a mark resembling crescent-moon on top, and at the bottom louts-like mark, white in colour, can be seen; there are also lines reminding one of weapons.



Tripurāri-linga

मधुपिङ्गलवर्णाभं श्वेतयज्ञोपवितकम्। श्वेतपद्मसमासीनं चन्द्ररेखाविभूषितम्। प्रलयास्त्रसमायुक्तं त्रिपुरारिसमाह्नयम्।।

(7) The Isana-linga is white in colour, but there will be tawny coloured mark on top resembling matted hair; there will also be the mark of a garland of severed heads,

and the mark of a trident.

शुभ्राभं पिङ्गलजटं मुण्डमालाधरं परम्। त्रिशूलधरमीशानं लिङ्गं सर्वार्थसाधकम्।।

(8) The Ardha-nārīśvara-linga is distinguished by half of it being white, and the other half red; there will also be marks of trident and hand-drum.

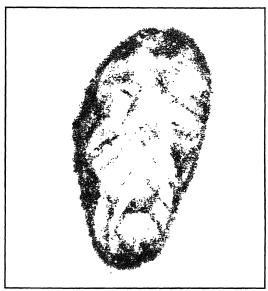
त्रिशूलडमरुधरं शुक्लरक्तार्धभागतः। अर्धनारीश्वराह्वानं सर्वदेवैरभीष्टदम्॥

(9) The Mahā-kāla-linga is bright and corpulent in shape, elongated, and slightly red-hued; it is bright and attractive, and its worship will secure all the values of life

ईषद्रक्तमयं कान्तं स्थूलं दीर्घं समुज्ज्वलम्। महाकालं समाख्यातं धर्मकामार्थमोक्षदम्।।

Besides the above varieties, other texts (like *Kālottara* and *Bhavishya*) mention three other types of Bāṇalinga. The 'Daiva' type is very uneven on the surface, with scratches and holes, depressions and mounds; it is longish in shape and it contains the marks of spear, crescent moon and stone-mason's hammer. The 'Gola' type resembles a small pumpkin or a crow's egg in shape. The 'Ārsha' type is like a rose-apple in shape, and carries the mark of a sacred chord. It

is fatter at the base than the rest of the body. Some lingas of this type are stout in the middle and not so at bottom or on the top; and these are the best among the lingas of this type.



Daiva-linga

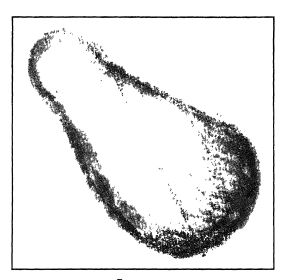
# (१) दैवलिङ्गानि-

करसंपुटसंस्पर्शं शूलटङ्केन्दुभूषितम्। रेखाकोटरसंयुक्तं निम्नोन्नतसमन्वितम्। दीर्घाकारं च यल्लिंगं ब्रह्मभागादिवर्जितम्।

लिङ्गं दैविमिति प्रोक्तं गोलकं प्रोच्यतेऽधुना॥

(२) गोललिङ्गानि-

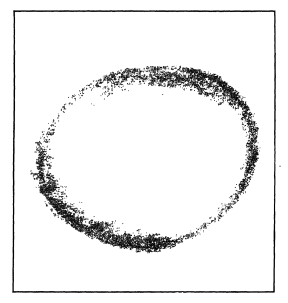
कूष्माण्डस्य फलाकारं नागरङ्गफलोपमम्। काकाडिम्बसमाकारं गोललिङ्गमितीरितम्।।



Ārṣha-linga

#### (३) आर्षलिङ्गानि-

नानाकौलफलाकारं ब्रह्मसूत्रविवर्तनम्। मूले स्थूलश्च यल्लिङ्गं कपित्त्यफलसन्निभम्।।



Gola-linga

नालस्य वा फलाकारं मध्ये स्थूलं च यद्भवेत्। मध्ये स्थूलं वरं लिङ्गं ऋषिबाणमुदाहृतम्।।

**(5)** 

According to Yājñavalkya-samhitā, the bāṇa-lingas obtained in the river Narmadā are the very forms of Śiva assumed by the god at the request of Bāṇāsura; they are therefore the holiest of objects. The benefits that can be procured by worshipping a crore of other lingas are got by worshipping one bāṇa-linga. The bāṇa-lingas in the Narmadā river may be of the shape of a ripe jambū-fruit, or of a swan's egg. They may be honey-coloured, white, blue or emerald-hued (passage quoted earlier).

प्रशस्तं नार्मदं लिङ्गं पक्वजम्बूफलाकृति। मधुवर्णं तथा शुक्लं नीलं मरकतप्रभम्। हंसडिम्बाकृति पुनः स्थापनायां प्रशस्यते॥

Sūta-samhitā, which also extols the bāṇa-lingas, mentions that the best bāṇa-lingas are like the lotus-seeds or like the hen's eggs in shape.

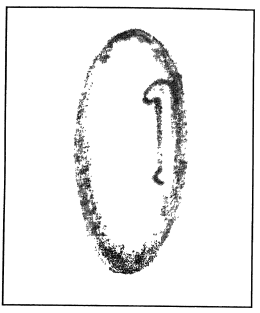
अथ बाणं समाख्यातं यथा वक्ष्ये तथादितः। बाणः सदाशिवो देवो बाणो बाणान्तरोऽपि च।१।।

तेन यस्मै कृतं तस्मात् बाणलिङ्गमुदाहृतम्। सदा सन्निहितस्तत्र शिवः सर्वार्थदायकः॥२॥ कृतप्रतिष्ठं तिल्लङ्गं बाणाख्येन शिवेन च। पङ्कजस्य फलाकारं कुण्डलस्य समाकृति॥३॥

(कुक्कुटाण्डसमाकृतीति पाठान्तरम्)

भुक्तिमुक्तिप्रदश्चैव बाणलिङ्गमुदाहृतम्॥४॥

We also read in other texts that the best of bāṇa-lingas must be four angulas in height, when fixed on a pedestal; half that height would indicate midling merit, and one quarter of that height would be inferior. A bāṇa-linga the height of which is less even than this must never be worshipped.



Raudra-linga

चतुरङ्गुलमुच्छ्रायं रम्यं वेदिकया युतम्। उत्तमं लिङ्गमाख्यातं पञ्चसूत्रसुसाधितम्।। तदर्धं मध्यमं प्रोक्तं तदर्धमवरं स्मृतम्। तस्य न्यूनं पूजनीयं न कदापि न तत्फलम्।।

While Suprabheda (33) roundly declares that all bana-lingas are equally worship-worthy, and that the distinguishing marks and features are not to be considered ('bana-lingasya naivoktam lakshanam'), there are texts which commend some bana-lingas as worthy of worship (śubha-banalingas), while others are not (dushtabana-lingas). According to Kedarakhanda, the rough-surfaced bana-linga must not be worshipped; for its worship may lead to the death of son and spouse. The linga that is flattened or blunted will augur ill for the house; if the linga when placed on earth inclines to a side it will cause the death of cattle, children and consorts, as well as destroy wealth. If the linga is split on top, its worship will cause disease and death.

कर्कशे बाणलिंगे तु पुत्रदारक्षयो भवेत्। चिपिटे पूजिते तस्मिन् गृहभङ्गो भवेद् ध्रुवम्।।

एकपार्श्वस्थिते धेनुपुत्रदारधनक्षयः। शिरसि स्फुटिते बाणे व्याधिर्मरणमेव च॥

छिद्रलिंगेऽर्चिते बाणे विदेशगमनं भवेत्। लिङ्गे च कर्णिकां दृष्ट्वा व्याधिमान् जायते पुमान्। अत्युन्नतिबिलाग्रे तु गोधनानां क्षयो भवेत्।। (केदारखण्डे)

Hemādri (Lakshaṇa-kāṇḍa) says that the bāṇa-lingas with sharp edges, and crooked tops, must not be worshipped as also exceedingly corpulent or thin ones. They may be beneficial to those whose only goal in life is emancipation from phenomenal involvement; but they will spell ruin for the normal householders, interested in worldly prosperity and spiritual welfare.

तीक्ष्णाग्रं वक्रशीर्षं त्र्यसिलंगं विवर्जयेत्। अतिस्थूलं चातिकृशं स्वल्पं वा भूषणान्वितम्। गृही विवर्जयेत्तादृक् तिद्ध मोक्षार्थिनो हितम्।। (हेमाद्रौ)

The householder would profit by worshipping a baṇa-linga which is like a bee in colour, shape and size. It may be worshipped, fixed to a pedestal or not. It will secure worldly prosperity as well as ultimate liberation from all phenomenal ills. But those ascetics whose only concern is emancipation may worship baṇa-lingas which are tawny in colour or dark, and of any size. The householder must never worship the baṇa-lingas which are extremely small or unusually fat.

अर्थदं कपिलं लिङ्गं घनाभं मोक्षकांक्षिणाम्। लघु वा कपिलं स्थूलं गृही नैवाचेयेत् ववचित्॥

पूजितव्यं गृहस्थेन वर्णेन भ्रमरोपमम्। तत् सपीठमपीठं वा मन्त्रसंस्कारवर्जितम्। सिद्धिमुक्तिप्रदं लिङ्गं सर्वप्रसादपीठगम्।।

(वीरमित्रोदये)

Even as there are methods of examining the śālagrāma-stones for their acceptability (parīkshā), there are methods to find out if a bāṇa-linga is suitable for worship. One of the methods is to weigh the bāṇa-linga against grains of rice, three, five or seven times. If the weight of the rice grains is not the same in all cases, then the bāṇa-linga is acceptable as genuine. If the weight increases, and not decreases, when it is weighed seven times on a balance, then the supposed bāṇa-linga is genuine; otherwise it is a mere stone.

इत्येतल्लक्षणं प्रोक्तं परीक्षातत्त्वकोविदैः। त्रिः सप्त पञ्च वारं वा तुलासाम्यं न जायते। तदा बाणं समाख्यातं शेषं पाषाणसम्भवम्।।

(वीरमित्रोदये)

सप्तकृत्वस्तुलारूढं वृद्धिमेति न हीयते। बाणलिङ्गमिति ख्यातं शेषं नार्मद्मुच्यते॥ त्रिपञ्चवारं यस्यैव तुलासाम्यं न जायते। तदा बाणं समाख्यातं शेषं पाषाणसंभवम्।।

(सूतसंहितायाम्)

Another method is to drop the bāṇa-linga under examination into a flowing stream; if it can be picked up again, it is a genuine bāṇa linga, and its worship will secure happiness.

नद्यां वा प्रक्षिपेद्भूयो यदा तदुपलभ्यते। बाणलिंगं तदा विद्धि नूनं सुखविवर्धनम्।। (वीरमित्रोदये)

**(6)** 

While there are no distinct prescriptions or procedures for the worship of śālagrāmas, there appears to be a separate procedure for worshipping bana-lingas, different from the standard worship-ritual offered to Siva. However, this procedure is heavily tantrik in orientation, and suggests Kaula influence. Yoga-sāra, which is in the nature of a dialogue between Siva and Pārvati, contains not only a dhyāna for Siva in the form of a bana-linga but also a long stava (hymnology) eulogizing the bāṇa-linga. Here Bāṇa is the name of Siva himself, and he is associated with his feminine counterpart, Śakti. He is said to be inebriated (pramatta) and equipped with the `dart of eros, (kāma-bāṇa), which deludes the phenomena; and he is full of the erotic sentiment (śṛngāra-rasa). The worship of bāṇalinga is calculated to burn up our transmigrational involvement.

The verse for contemplation (dhyāna-śloka) is as follows:

प्रमत्तं शक्तिसंयुक्तं बाणाख्यं च महाप्रभुम्। कामबाणान्वितं देवं संसारदहनक्षमम्। शृङ्गारादिरसोल्लासं बाणाख्यं परमेश्वरम्।।

Then the procedure involves the mental worship of the bana-linga, visualizing all articles of worship like sandal paste and flowers ('manasa gandha-pushpādyaih sampūjya manum smaret'). This is followed by rounds of breath-retention, which will cause delight to the bana-linga ('prāņāyāmam tatah kṛtvā bāṇalingam tu toshayet'). Then the devotee visualizes the identity of the banalinga with his own chosen deity, and recites the 'vagbhava-mantra' in a state of contemplation ('tadishtadevayor aikyam vibhāvya vāgbhavam japet').

After the completion of this ritual of silent and concentrated repitition of

the mantra (japa) for the fixed duration, the devotee offers the following prayer to bāṇa-linga ('tato japam samāpyātha stavenānena toshayet').

This marks the completion of the ritual. The prayer-hymn (stava) contains nineteen verses, the first six of which appear to have been the original portion and the nucleus; the rest of the section opens afresh with the seed-syllable 'aim' which is the Sākta-praņava, even as 'aum' is the Vedic pranava (with which the first section begins). The first four verses in this latter section is the hymnproper recounting the names of Siva, the remaining verses being in the nature of 'phala-stuti' (eulogization of the benefits to be obtained by reciting this hymn).

प्रमत्तं शक्तिसंयुक्तं बाणाख्यं च महाप्रभुम्। कामबाणान्वितं देवं संसारदहनक्षमम्।।

श्रृङ्गारादिरसोल्लासं बाणाख्यं परमेश्वरम्। एवं ध्यावा बाणलिंगं यजेत्तं परमं शिवम्।।

(मनसा गन्धपुष्पाद्यैः संपूज्यास्य मनुं स्मरेत् प्राणायामं ततः कृत्वा बाणलिंगं तु तोषयत्।)

तिदृष्टदेवयोरैक्यं विभाव्य वाग्भवं जपेत्। ततो जपं समाप्याथ स्तवेनानेन तोषयेत्॥

#### अथ स्तवः॥

बाणलिंग महाभाग संसारात् त्राहि मां प्रभो। नमस्ते चोऽग्ररूपाय नमस्तेऽव्यक्तयोनये॥१॥ संसाराकारिणे तुभ्यं नमस्ते सूक्ष्मरूपधृक्। प्रमत्ताय महेन्द्राय कालरूपाय वै नमः॥२॥ दहनाय नमस्तुभ्यं नमस्ते योगकारिणे। भोगिनां भोगकर्त्रे च मोक्षदात्रे नमो नमः॥३॥ नमः कामाङ्गनाशाय नमः कल्मषहारिणे। नमो विश्वप्रदात्रे च नमो विश्वस्वरूपिणे।।४।। बाणस्य वरदात्रे च रावणस्य क्षयाय च। रामस्यानुग्रहार्थाय राज्याय भरतस्य च॥५॥ मुनीनां योगदात्रे च राक्षसानां क्षयाय च। नमस्तुभ्यं नमस्तुभ्यं नमस्तुभ्यं नमो नमः॥६॥ ऐं दाहिकाशक्तियुक्ताय महामायाप्रियाय च। भगप्रियाय सर्वाय वैरिणां निग्रहाय च।।७।। परित्राणाय योगिनां कौलिकानां प्रियाय च। कुलांगनानां भक्ताय कुलाचाररताय च।।८॥ कुलभक्ताय योगाय नमो नारायणाय च। मधुपानप्रमत्ताय योगेशाय नमो नमः॥९॥ कुलनिन्दाप्रणाशाय कौलिकानां सुखाय च। कुलयोगाय निष्ठाय शुद्धाय परमात्मने।१०॥

परमात्मस्वरूपाय लिंगमूलात्मकाय च। इत्येतत् परमं गृह्यं बाणलिंगस्य शंकर।।११।। यः पठेत् साधकश्रेष्ठो गाणपत्यं लभेत सः। स्तवस्यास्य प्रसादेन योगी योगित्वमापुयात्।।१२॥ राज्यार्थिनां भवेद्राज्यं भोगिनां भोग एव च। साधूनां साधनं ऐव कौलिकानां कुलं भवेत्। १३॥ यं यं कामयते मन्त्री तं तमाप्नोति लीलया। बाणालिंगप्रसादेन सर्वमाप्नोति सत्त्वरम्।१४।। किमन्यत्कथयामीह सर्वं वेत्सि कुलेश्वर। महाभये समुत्पन्ने राजद्वारे कुलेश्वर।।१५॥ देशान्तरभये प्राप्ते दस्युचौरादिसंकुले। पठनात् स्तवराजस्य न भयं लभते वविचत्।।१६॥ बाणलिंगस्य माहात्म्यं संक्षेपात् कथितं मया। तस्य श्रवणमात्रेण नरो मोक्षमवाप्नुयात्।।१७।। बाणलिंगं सदाऽराध्यं योगिनां योगसाधने। कौलिकानां कुलाचारे पशूनां शत्रुनियहे।।१८॥ वेदज्ञानां वेदपाठे रोगिणां रोगनाशने। यो यो ना≤राधयेदेनं सर्वं तित्रष्फलं भवेत्।१९॥

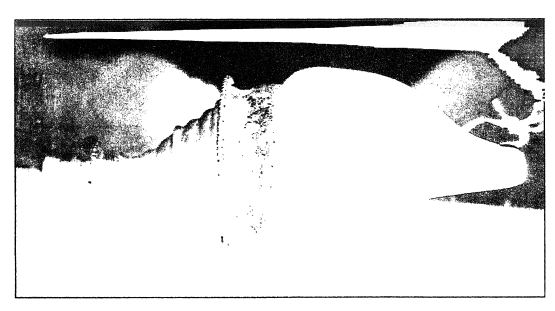
The following is an extract from  $S\overline{u}ta$ -samhit $\overline{a}$  relating to the penance of  $B\overline{a}$ ,  $\overline{a}$ sura and his obtainment of the holy linga as Śiva's gift to him.

भैरव उवाच -बाणासुरः पुरा भद्रे शिवस्यातीव वल्लभः। जितः क्रोधोऽनुरक्तश्च शिवपूजाविधौ रतः॥ विह्नजो निपुणश्चैव शिल्पज्ञो लक्षणान्वितः। दिने दिने स्वयं दत्त्वा लिङ्गं स्थाप्य प्रपूजयेत्।। एवं वर्षशतं देवे दिव्यमानेन पूजयेत्। तदा तद्भक्तिसुलभः प्रत्यक्षः शंकरो भवेत्।। शङ्कर उवाच-तुष्टोऽहं तव हे बाण वरं ब्रूहि किमिच्छसि। भैरव उवाच-शङ्करस्य वचः श्रुत्वा बाणो वचनमब्रवीत्।। बाण उवाच-यदि तुष्टोऽसि हे नाथ मह्यं त्वं मन्दभागिने। क्लिष्टों हं तव देवेश लिङ्गं कृत्वा दिने दिने॥ तत्तल्लक्षणसंसिद्धलक्षणं शास्त्रनिर्मितम्। शास्त्रार्थौ दुर्लभौ देव सिद्धश्चार्थश्च दुर्लभः॥ तस्मात् त्वं यदि मे तुष्टो लिङ्गं देहि सुलक्षणम्। सर्वकामकृतार्थश्च सर्वसत्त्वानुकम्पनम्। सर्वेषां च हितार्थाय प्रसादं कुरु शङ्कर॥

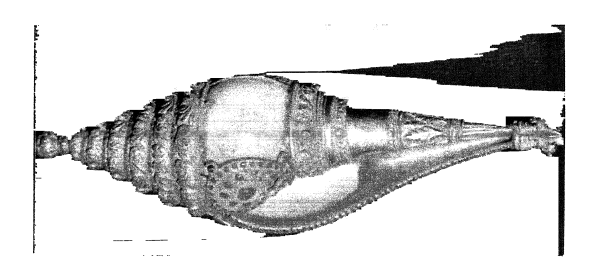
भैरव उवांच-इत्येव वचनं तस्य शिवः परमकारणम्। श्रुत्वा कैलासमूर्द्धानं शङ्करेण विनिर्मिताः॥ लिङ्गानां कोटिसंख्याश्च तथा चैव चतुर्दश। सिद्धलिङ्गं तदा तत्तत् सर्व सदोदयं स्वयम्।। अयोज्यैवं सुसम्पूर्णं बाणस्य च समर्पितम्। अक्षय्यफलदं बाणं स्थाप्यमानं च नित्यशः॥ सम्पूज्य बाणः सद्भावं कृत्वा प्रणयनं तदा। तद् भावं स्वपुरं नीत्वा नूनं चिन्तयते शुचिः॥ अक्षय्यं यदि संसिद्धं स्थाप्यमानं दिने दिने। सत्त्वानां सिद्धिहेत्वर्थं बाणस्थाने सुसंरये॥ लिङ्गानां कालिकागर्ते सिञ्चतासु त्रिकोटयः। श्रीशौले कोटयस्तिस्रः कोट्येका कन्यकाश्रमे॥ माहेश्वरे च कोटिस्तु कन्यातीर्थे च कोटिका। महेन्द्रे चैव नेपाले एकैका कोटिरेव च।। बाणार्चार्थं कृतं लिङ्गं बाणलिङ्गमतः स्मृतम्। बाणो वा शिव इत्युक्तस्तत्कृतं बाणमुच्यते॥ तस्मात्तेषु प्रदेशेषु पुण्यस्थानेषु तेषु वा। स्थितं तच्छिवसद्भावं शिवस्याकृतिविग्रहे॥



Yogā Narasimha

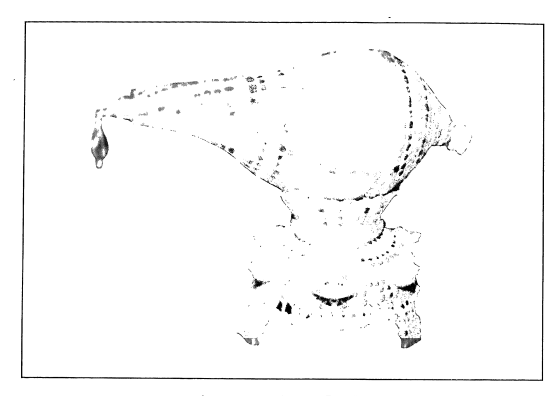


ŚAMKHA FOR BLOWING (DHAMANA)

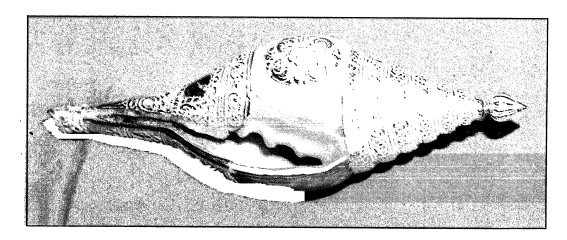


ŚAMKHA FOR ABHISHEKA

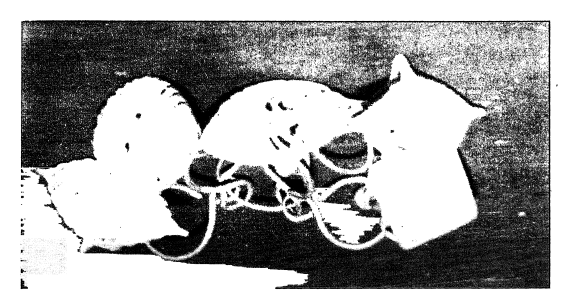
Courtesy: Temple Treasures, Vol. I



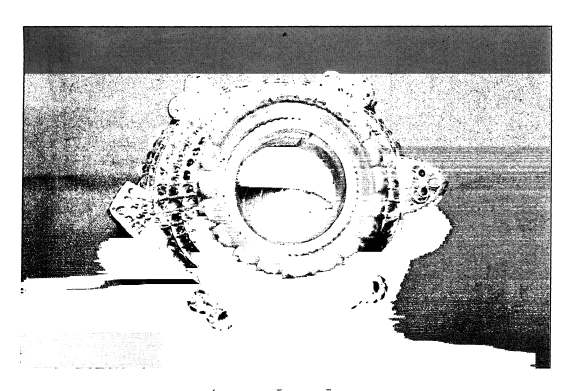
ŚAMKHA ON ŚAMKHĀDHĀRA



DAKSHIŅĀVARTA-ŚAMKHA



VISHŅU'S EMBLEMS



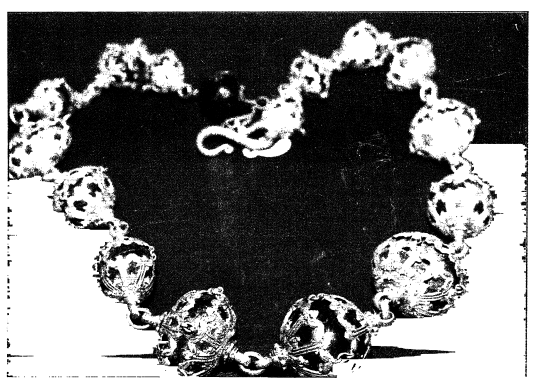
ŚAMKHA-PĪṬHA (KŪRMA)

Courtesy: Temple Treasures, Vol. I



PĀNCHA-JANYA (IN SRI CHĀMUŅDI TEMPLE, MYSORE)

Courtesy: Temple Treasures, Vol. I



SĀLAGRĀMA-ŚILĀHĀRA

Courtesy: Crafts Council of Karnataka, Bangalore

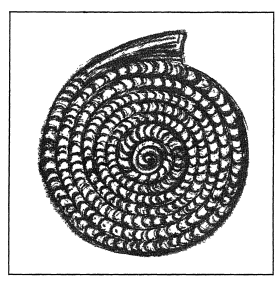
# **APPENDICES**

Salagrama Kosha 143

जिस्पद् श्लिण । श्लेन्त्र के हिंगु सा निर्धा स्विश्व ने ने ने ने ने स्विश्व ने ने ने ने स्विश्व ने ने ने स्विश्व ने ने स्विश्व ने स्व ने स्विश्व ने स्विश्व ने स्विश्व ने स्विश्व ने स्विश्व ने स्विश

पविश्वेतस्यमाहात्मंग्गपश्याद्यस्तिथा। चक्रनयुन्देम्बाःलकानुष्णयुन्तमेश्री ङ्गामित्राक्तात्रकानाम् विस्मान्वताः। देवनियाः प्रयन्त्रननाम् विस्मान्वताः। रहेत्युन्यो। उत्पत्ति स्थानायान्तप्रया भानेषुविद्यत्राधाः। उत्पत्ति स्थानायान्तप्रया भानेषुविद्यत्राधाः। उत्पत्ति विणानान्त्र प्रामस्यन्त्रत्रां जन्नित्रित्र विणानान्त्र भीतार्रीद्रस्वार्यः। ह्र्यमयोमहावीन्ति विष्ठलकार्यप्रभारत्त्रभयोगस्ता

Salagrama Kosha



Sun dial-Shell
(Architectonica perspective)

#### APPENDIX I

# SĀLIGRĀMA-MŪRTI-LAKSHAŅA-SAMGRAHA

- सालग्राम मूर्तिलक्षणसंग्रहारंभ:-

श्रीरामचन्द्राय नमः॥

Ι

मूर्तिस्वरूपं मूर्तिभेदं च॥

गण्डक्याश्चोत्तरे तीरे गिरिराजस्य दक्षिणे। क्षेत्रं तु विष्णुसान्निध्यात्सर्वक्षेत्रोत्तमोत्तमम्।।१।।

योजनद्वादशमितं बहुतीर्थसमाकुलम्। तत्र चक्रनदी नाम तीर्थं ब्रह्मादिनिर्मितम्।।२।।

Salagrama Kosha

145

तत्रोत्तरे महाशृंगे मम प्रीतिकरे सदा। तथा या गंभितास्तत्र पाषाणाश्च खगेश्वर॥३॥

मिच्चह्नचिह्निताश्चैव तरवो धरणीतले। नराणामिप पक्षीन्द्र किंचित्कालिनवासिनाम्।।४।।

सर्वार्थिषु भवेच्चक्रं मस्तके स्पष्टमेव च। एवं क्षेत्रस्य माहात्म्यं मृगपक्ष्यादयस्तथा॥५॥

चक्रनद्युत्तरे मर्त्याः लभंन्ते पुण्यमुत्तमम्। सालग्रामशिलास्तत्र नानामूर्तिसमन्विताः॥६॥

पूजनीयाः प्रयत्नेन चतुर्वर्गफलाप्तये। हिरण्यवज्रकीटेन निर्मितं चक्रमुत्तमम्।।७।।

मठपद्मादिभेतेन चक्रं बहुविधं स्मृतम्। मूर्त्तयो द्विविधाः ज्ञेयाः जलजा

स्थलजास्तथा।।८।।

जलस्थं कोमलं स्निग्धं तटस्थं परुषं स्मृतम्। मूर्तयः पुष्टिदाः स्निग्धाः मोक्षदाः परुषाः स्मृताः॥९॥

श्यामा कृष्णा तथा पीता श्वेता रक्ता च कापिला। अतिरक्ता धूम्रवर्णा विवर्णा मधुपिंगला॥१०॥ बहुवर्णा कलंका च तथा संदिग्धवर्णिनी। इत्यादिवर्णभेदेन ज्ञेया नानाविधाः शिलाः॥११॥ स्निग्धं सूक्ष्मं शीतलांगं वृत्तमुन्नतमस्तकम्। श्यामं कृष्णं तथा पीतं बहुवर्णं च लोहितम्॥१२॥

वामचक्रं मध्यचक्रं चारुचक्रं सगह्वरम्। वनमालाधरं वृत्तवदनं च कमलादिमत्।१३।।

एता ग्राह्याः विशेषेण साधकस्य शुभप्रदाः। स्निग्धं सिद्धिप्रदं नित्यं सूक्ष्मं

दिव्यफलप्रदम्।।१४।।

संन्तोषदं शीतलांगं वृत्तं सिद्धिप्रदायकम्। सर्वसिद्धिकरं श्यामं कृष्णं कीर्तिकरं सदा॥१५॥

श्वेतं मोक्षप्रदं चैव पीतं धनकरं तथा। सुखदं बहुवर्णं च रक्तं राज्यकरं तथा॥१६॥

वामचक्रं मध्यचक्रं पुत्रपौत्राभिवृद्धिदम्। कीर्तिप्रदं चारुचक्रं मानदं स्यात्सगह्वरम्।१९७॥

वनमालायुतं चापि दारसौभाग्यदायकम्। वृत्ताननं भुक्तिकरं चाथ कौशलदायकं॥१८॥

पद्मादियुक्तं सौभाग्यधान्यधेनुफलप्रदम्। न स्थूलं न कृशं भिन्नं नातिकृष्णं न कर्कशम्॥१९॥

स्थिरासनयुतं चापि राज्यभोगापवर्गदम्। चक्रैस्तु केवलैर्युक्तं पंचभिस्समलंकृतम्॥२०॥ वनमालायुतं चक्रं तत्रास्ते श्रीसहायवान्। जंब्वामलकतुल्या या सूक्ष्मचक्रद्वयान्विता॥२१॥

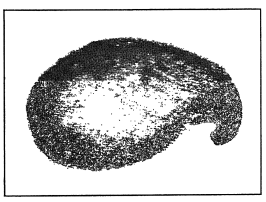
तस्यामेव सदाकालं श्रिया सह वसाम्यहम्। यथा यथा शिला सूक्ष्मा फलाधिक्यं तथा तथा॥२२॥

क्षीरे वा तंडुले वापि सालग्रामं निवेशयेत्। दृष्टवाधिक्यं तयोः किंचिद्गृहणीयाद् बुद्धिमान्नरः॥२३॥

 ${
m I\hspace{-.1em}I}$ 

#### अग्राह्यलक्षणम्।।

त्याज्यफलम्।।



Vakra-tuṇḍa

अथाग्राह्यान्त्रवक्ष्यामि सालग्रामान्स्वरूपतः। करालं विकरालं च तिर्यग्वक्त्रं विदिङ् मुखम्॥२४॥

पृथुवक्त्रं चोर्ध्ववक्त्रमधः पार्श्वशिरोमुखम्। वक्रतुण्डं बद्धचक्रमचक्रं वक्रचक्रकम्॥२५॥ भग्नचक्रं भुग्नचक्रं तथा विषमचक्रकम्। अव्यक्तं बहुचक्रं च पंक्तिचक्रं विवर्णकम्॥२६॥

धूम्रातिरक्ता कपिला कलंका मधुपिंगला। संदिग्धवर्ण स्फुटिता भग्नोष्ठा बंधिता तथा॥२७॥

अन्तःस्फुटितभुग्नं च दर्दुरं भिन्नमस्तकम्। अतिस्थूलं चातिह्रस्वं अन्तस्सलिलधारणम्॥२८॥

त्रिकोणं बहुरेखाढ्यं चिह्नहीनं चलासनम्। अर्धमुन्नतमुष्णं च दग्धपृष्ठं च रूक्षकम्॥२९॥

छिद्रासनं बहुच्छिद्रं स्फोटं चौहिकवांछिभिः। पूजायां वर्जनीयं स्यान्निष्कामाश्चेन्न दुष्यति॥३०॥

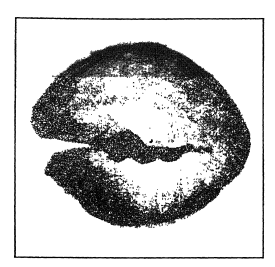
करालं कुलनाशं स्यात् विकरालमरिष्टदम्। कार्यविघ्नकरं तिर्यग्विदिग्वक्त्रं तु शोकदम्॥३१॥

अपुष्टिदं स्थूलचक्रमूर्ध्वमुच्चाटनं स्मृतम्। अधोवक्त्रं पार्श्ववक्त्रं क्षयरोगविधायकम्॥३१॥

शिरोवक्त्रं पुत्रवृद्धि प्रतिबंधकमार्तिदम्। दुःखदं वक्रतुण्डं च मित्रघं बद्धचक्रकम्॥३३॥

अचक्रं सर्वशून्यं च वक्रचक्रं भयप्रदम्। कपिला पत्निहानिः स्यात्कलंका क्षयकारिणी॥३४॥

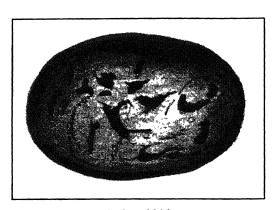
मधुवर्णं मध्यमं स्याद् भीतिः संदिग्धवर्णिनी। पापदं भग्नचक्रं च स्तेयदं भुग्नचक्रकम्॥३५॥



Bhagnoshtha

विषादं चक्रविषमं बहुचक्रं कुलक्षयम्। पंक्तिचक्रं कुलध्नं स्याद्विवर्णा बलनाशनी॥३६॥ स्फुटितं पुत्रनाशाय भग्नोष्ठं बुद्धिनाशनम्। आस्थानभंगदं भग्नं दर्दुरं क्लेशदं स्मृतम्॥३७॥

स्मयोपहं निम्नशीर्षं अतिस्थूलं धनापहम्। अतिह्रस्वमपूजार्हं त्रिकोणं बन्धुनाशनम्॥३८॥ बहुरेखांकितं दह्यादसत्यं जनसंसदि! सुकृतघ्नमचिह्नं च स्थाननाशं चलासनं॥३९॥ कुलवृद्धिविनाशाय चार्धमुन्नतमीरितम्। चित्रदाहदमुष्णं च दग्धं मृत्युभयप्रदम्॥४०॥ उद्वेगदायकं रूक्षं छिद्रपृष्ठं तु रोगदम्। पैशून्यदं बहुच्छिद्रं स्फोटमायुष्यनाशनम्॥४१॥



Bahucchhidra

#### Ш

#### द्वारमानम्।।

एतत्त्याज्यफलं प्रोक्तं द्वारमानमथोच्यते। वृत्तसूत्राष्टमो भागः उत्तमं वक्त्रलक्षणम्।।४२॥ मध्यमं तु चतुर्भागं कनीयांसं त्रिभागकम्। क्षेत्रं तु त्रिविधं प्रोक्तं मूर्तितो वर्णतस्तथा।।४३॥ मिश्रलक्षणतश्चेति विज्ञातव्यं विचक्षणैः। वामनानामच्युतं स्यात्छ्रीधराणां च वामनम्।।४४॥

क्षेत्रं वाराहमूर्तेस्तु श्रीधरं त्वखिलप्रदम्। हयग्रीवस्य वाराहं लक्ष्मीक्षेत्रमथापि वा॥४५॥ क्षेत्रं नारायणं ज्ञेयं अन्येषां क्रमशः स्मृतम्। • कपिलो नारसिंहश्च वामनस्त्वतसीप्रभः॥४६॥ वासुदेवः सितो ज्ञेयः रक्तः संकर्षणः स्मृतः। दामोदरस्तुतु नीलाभः अनिरुद्धस्तथैव च॥४७॥ श्यामं नारायणं प्रोक्तं कृष्णवर्णं तु वैष्णवम्। बहुवर्णमनंन्तं च श्रीधरं पीतमुच्यते।।४८।।

लक्षणांन्तरयोगेन तत्तत्क्षेत्रमुदाहृतम्। अनेकमूर्त्तयः सन्ति तत्तल्लक्षणलिक्षताः॥४९॥

वैलक्षण्यं विशेषेण ज्ञातुं शक्यं न वै कलौ। वर्णरूपाह्यवयवैः प्रमाणबिललाञ्छनैः॥५०॥

द्वारदेशविभेदेन भेदः केषांचिदुच्यते। चक्रवक्ता शिलाशुद्धिसंपत्तावृक्तलक्षणैः॥५१॥

कैश्चिन्यूनापि सा मूर्त्तिरुत्तमा सिद्धिदायिनी। वासुदेवो विप्रजनैरुपास्यः पूजने तथा॥५२॥

संकर्षणः क्षत्रियस्य प्रद्युम्नो वैश्यपूजितः। अनिरुद्धस्तु शूद्राणां पूज्यः सर्ववरप्रदः॥५३॥

विप्राणां मूर्त्तयस्सर्वाः पूजनीयाः प्रयत्नतः। क्षित्रयस्य त्रयः पूज्याः वैश्यस्य द्वयमेव च॥५४॥

शुद्रस्यैकं भवेत्तार्क्ष्यं सर्वदा सर्वसिद्धये। सालग्रामाः समाः पूज्याः विषमा न

कदाचन॥५५॥

विषमे त्वेकमेव स्यात्समे द्वौ न कदाचन। एते सामान्यतः प्रोक्ताः

सालग्रामगुणागुणाः।।५६।।

#### IV

#### विशिष्य वर्णनम्।।

विशिष्य तद्वर्णनाय उद्देशः क्रियतेऽधुना।

मत्स्याद्याः केशवाद्याश्च हयास्यः

कपिलस्तथा।।५७।।

यज्ञो दत्तः शिंशुमारः मुकुन्दो हंस एव च। परमहंसश्च वैकुंण्ठो पुंण्डरीकाक्ष एव च॥५८॥

लक्ष्मीपतिर्देवदेवो वटपत्रशयस्तथा। विश्वंभरो विश्वरूपो गरुडध्वज एव च।।५९॥ पीतांबरधरश्चैव सत्यवीरश्रवस्तथा। बहुरूपी पुंडरीकः पारिजातः सुदर्शनः॥६०॥ अमृताहरणश्चक्रपाणिर्नारायणस्तथा। जगद्योनिस्तथानन्त अव्ययो हिरमूर्तियः॥६१॥

त्रिमूर्त्तिर्हिरिपूर्वश्च हरः शंकरपूर्वकः। नारायणः स्वयंभूश्च परमेष्ठी चतुर्मुखः॥६२॥

पितामहःस्वर्णगर्भी गरुडः शेष एव च। नरश्च बलरामश्च त्रिरामो हैहयाधिपः।।६३।।

शिवनाभिरघोरश्च सद्योजातस्तथैव च।। वामदेवो महेशानस्तत्पुमांश्च तथैव च।।६४॥

सूर्यमूर्त्तिरितिप्रोक्ता एकाशीतिविधाःशुभाः। मूर्त्तयो लक्षणं तासां दर्शियष्ये

पृथक्पृथक्॥६५॥

त्रभणमागतः॥वगहरामिलेग्रुचने विवास्थिते। १६नीलानम्भू लेनिन्यालाय न्यापार्था १६मण्ड स्थितेपिर्देचकेसमलाय केद्यातः॥वनमालायता लास्कित्मार्याप्तिति १६ किस्युम्प्रस्थात्त्री लास्कित्मार्याप्ति विवास्य स्वास्य स्वति स्व प्रस्ति। ए ष्ट्रयान्ति वदी पिस्यवा मतश्यक्र स्वन्ति। स्प् प्रस्ति। ए ष्ट्रयान्ति वदी पिस्यवा मतश्यक्र स्वन्ति। स्प् प्रस्ति। प्रष्ट्रयान्ति वदी पिस्यवा मतश्यक्र स्वन्ति। स्प याता स्वि पार्त्ति वदी स्व प्रस्ति स्व का स्व स्व स्व र सार प्रव पार्त्ति के विवास महित्री हो स्व स्व स्व स्व स्व स्व प्रस्ति । यात्र स्व पिता स्व महित्री हो निव स्व स्व स्व स्व

तस्य संदर्शना देवप्राप्रोगित मनस्य विस्ता नार्मि द्रोदि चिर्षं र्याप्रलाका र एथ्वी बल्य काष्ट्रते । द्रोदि रोलस्य के बाराहता वृद्ध प्राचारका देव द्रिनीलिन भार्म्यली ने र्वाला दिव तै सुक्षा वास्ता हम् विदि यास्त्र का मफल प्रदा ॥ दी प्रियोणास्त्र मा पुर्त एक देष्ट्र स्वान मेली अवस्त्राला माण्यकी र म्प स्वेत बराह मुख्या निर्मा स्वान माण्यकी द्रोहि विचा प्रकार स्मुद्ध स्वान स्वान माण्यकी माण्यकी माण्यकी स्वान स्वा

150

#### V

# मूर्तिलक्षणम्।। अथ दशावतारमूर्तिलक्षणम्।। अथ मत्स्यमूर्तिलक्षणम्।।

नानावर्णसमोपेता कांस्यवर्णयुतापि वा। दीर्घाकारयुता स्निग्धा द्वारमध्ये द्विचक्युक्र॥६६॥

चक्रमेकं पुच्छभागे दक्षिणे शफराकृतिः। वामे प्रदृश्यते रेखा मत्स्यमूर्तिः शुभप्रदा॥६७॥ मत्स्यरूपं तु देवस्य दीर्घाकारं तु यद्भवेत्। चक्रत्रयसमायुक्तं कांस्यं वर्णां सुशोभनम्॥६८॥ मत्स्याकृतिमुखाकारं मुखे दृश्यत्सुचक्रकम्। श्रीवत्सिबंन्दुमालाढ्यं मत्स्यमूर्तिं शुभं

विदुः॥६९॥

इति मत्स्यमूर्त्तिलक्षणम्।।



Matsya

## अथ कूर्ममूर्त्तिलक्षणम्।।

चतुर्धा कूर्ममूर्त्तिश्च तस्या लक्षणमुच्यते। कूर्मः स्यादुन्नतः पृष्ठे श्वेताभो गोखुरान्वितः॥७०॥

विख्यातो दुर्ल्लभः सर्वमनोरथफलप्रदः। बिन्दुत्रयान्विता शंखयुता

चक्रयुताऽपि वा।।७१।।

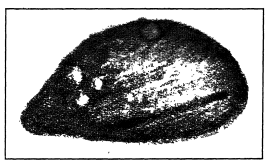
दीर्घदक्षिणवामा स्याद्भानोर्वलयपंचकैः॥ भूषिता कूर्ममूर्तिः स्यादुर्लभा सर्वकामदा॥७२॥

वृत्तायता कूर्ममूर्तिः कनकच्छविसंयुता। स्नुहिपुष्पाकृतिर्वापि चक्रस्योभयपार्श्वके॥७३॥

कूर्ममूर्तिः खगेशान सर्वकामफलप्रदा। वर्तुला मकाराकारा दीर्घद्वारा खगेश्वर॥७४॥

स्थिरासना ततः पृष्ठे उन्नता नीललोहिता। कूर्ममूर्तिरिति ख्याता पुत्रपौत्राभिवृद्धिदा।।७५॥

नाभिचक्रयुता रम्या कूर्माकारा तु पार्श्वतः। कूर्ममूर्तिः खगेशान दुर्लभा सर्वकामदा।।७६॥



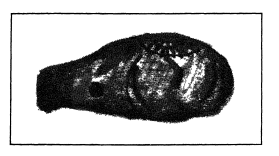
Kūrma

तुरंगममुखाकारो वनमालाब्जचक्रवान्।
श्यामलो हेमबिन्दुश्रीर्महाकूर्मः स उच्यते।।७८।।
बिन्दुत्रयसमायुक्तं चक्रवच्छंखलांछनम्।
सुदीर्षं दक्षिणास्यं च तत्र चक्रेण चिह्नितम्।७९॥
वृत्तलक्षणसंयुक्तं भानोर्वलयसंयुतम्।।
कूर्ममूर्तिः सचक्रं तु दुर्लभं सर्वकामदम्।।८०॥
बिन्दुत्रयसमायुक्तं कांस्यवर्णं सुशेभनम्।
कूर्मस्तथोन्नतपृष्ठे वर्तुलावर्त्तलांछनः।।८१॥
हिरतं वर्णमाधत्ते कौस्तुभेन सुचिह्नितम्।
तत्तल्लक्षणंसंयुक्तं भानोर्वलयपंचकम्।।८२॥
कूर्ममूर्त्तिरधोवक्त्रं दुर्लभं सर्वकामदम्।
स्थूलं च निबिडाकारं श्यामवर्णः सुचक्रकम्।।८३॥
कर्बुरं वा≤थ किपलं श्यामं वा कूर्ममुच्यते॥
इति कूर्ममूर्तिलक्षणं॥

## अथ वराहमूर्तिलक्षणम्।।

दक्षपार्श्वस्थिते चक्रे समे लग्ने प्रदेशतः। वनमालायुतो लक्ष्मीवराहः परिकीर्तितः॥८४॥ अतसीकुसुमप्रख्यं नीलोत्पलिनभं तु वा। दीर्घाकारं तु तद्दीर्घद्वारयुक्तं सपंजरम्॥८५॥ पृष्ठोन्नतं तु दीर्घास्यं वामतश्चक्रमुन्नतम्। पृष्ठे रेखासमायुक्तं वाराहाकृतिरेव वा॥८६॥

आस्यमात्रं वा तार्क्ष्यं पदलांगूलकं तथा। दृश्यते कौस्तुभाकाररेखा पृष्ठे च पार्श्वके॥८७॥ वराहमूर्त्तिरित्युक्ता राज्यलक्ष्मीप्रदा नृणाम्। पुत्रपौत्रप्रदा वित्तभूप्रदा ज्ञानवर्धिनी।।८८॥ अधश्चक्रांकितलसदेकदंष्ट्रं समुद्धृतम्। अंकुशाकारवदनं वाराहं भूप्रदं शुभम्।।८९।। सुखासीनं सुपीताभं सूक्ष्मरंध्रं सुचक्रकम्। सुदंष्ट्राभासमोपेतं वाराहं धरणीप्रदम्॥९०॥ दीर्घास्यं श्यामलाकारं पृथ्वीवलयवोष्टितम्। छत्रचामररेखाढ्यं कल्पवृक्षसमन्वितम्॥९१॥ द्वारदेशे लसच्चक्रं वाराहं परिचक्षते। अधोवक्त्रमतिस्निग्धं पृष्ठोन्नतसुपीतकम्॥९२॥ वाराहं धान्यफलदं सर्वैराराधनीयकम्। सूचीमुखं सूक्ष्मचक्रमुन्नतं मस्तकोपरि॥९३॥ त्रिबिन्दुभिः परिवृतं वराहममृतप्रदम्। घोणरूपैर्वराहाख्या चतुर्लाछनशोभिता।।९४॥ दद्यात्सा मोक्षसंसिद्धिं ब्रह्मचर्येण पूजिता। दीर्घघोणसमायुक्तमेकदंष्ट्रसुनिर्मलम्॥९५॥ वनमालायुतं रम्यं श्वेतं वाराहमुच्यते। दीर्घास्यं श्यामलाकारं पृथ्वी वलयभूषितम्॥९६॥



Vārāha

द्वारदेशे लसच्चक्रं वाराहं परिचक्षते। वाराहं शक्तिलिंगं तु चक्रे च विषमे स्थिते॥९७॥

इन्द्रनीलनिभं स्थूलं त्रिरेखालांछितं परम्। वाराहः स च विज्ञेयः सूक्ष्मचक्रेऽन्तरे थते॥९८॥

तस्य संपूजनादेही प्राप्नोति मनसेप्सितम्। इति वराहमूर्तिलक्षणम्।।

### अथ नृसिंहमूर्तिलक्षणम्।।

त्रयोदशप्रकारा स्युर्नारसिंहस्य मूर्त्तयः॥९९॥ तत्र तु द्विविधौ लक्ष्मीनृसिंहाख्यविदारणौ।

नृसिंहः कपिलो ज्ञेयः स्थूलचक्रः

सुदंष्ट्रकः।१००॥

त्रिबिन्दुः पंचिबन्दुर्वा ब्रह्मचर्येण पूजितः।

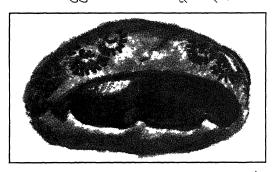
विवृतास्यः वामचक्रं वर्तुलं

कपिलप्रभम्।।१०१।।

नारसिंहं गृहस्थानां भीतिदं बिन्दुभिर्युतम्। द्विचक्रं च बृहच्चक्रं कपिलं कनकप्रभम्।१०२॥ लक्ष्मीनृसिह्यं विज्ञेयं ब्रह्मचारिभिरर्चितम्। वामपार्श्वस्थिते चक्रे कृष्णवर्णं

लक्ष्मीनृसिंहं विज्ञेयं भुक्तिमुक्तिफलप्रदम्। सप्तचक्रं बहुमुखं समन्तात्स्वर्णभूषितम्॥१०४॥

सबिन्दुकम्।।१०३।।



Vidāraņa Narasimha

सर्वतोमुखमाख्यातं बहुवर्णं तु मोक्षदम्। बहुचक्रं सूक्ष्मरंध्रं बहुवर्णं बहूदरम्।१०५।।

पातालनारसिंहाख्यं भिक्षूणाममृतप्रदम्। अस्पष्टचक्रमालास्यमल्पभारं महोदरम्॥१०६॥

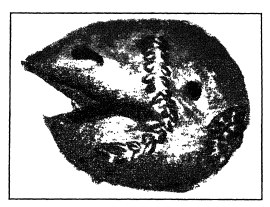
तत्कुक्षिनारसिंहाख्यं वनवासिभिरार्चितम्। अन्तश्चक्रं बृहद्द्वारं दक्षिणोन्नतमस्तकम्॥१०७॥

विदारणमिति ख्यातं दंष्ट्राभ्यामुपशोभितम्। बहुच्छिद्रं भिन्नचक्रं सुवर्णकनकान्वितम्।१०८॥ तिच्छद्रं राक्षसं ज्ञेयं नृसिंहं गृहदाहकम्। सुवर्णबिन्दुभिर्युक्तं बृहच्चक्रं बृहन्मुखम्॥१०९॥ वक्रदंष्ट्रं नृसिंहं तत्तु यतीनां प्रीतिदं सदा। द्विचक्रं द्विमुखं स्थूलं दूर्वाभं चोन्नतं शिरः॥११०॥

दारिद्र्यफलदं पुंसां विद्युज्जिह्नं नृसिंहकम्। पुरः पार्श्वे च पृष्ठे वा

चक्राभ्यामुपशोभितम्।।१११॥

अन्तर्मुखमिति ख्यातमर्चकानां विमुक्तिदम्। स्थूलचक्रद्वयं मध्ये गुंजालाक्षालवर्णकम्॥११२॥



Bāla-Narasimha

स्फुटितं विषमं चक्रं नारसिंहं च कापिलम्। संपूज्य मुक्तिमाप्नोति संग्रामे विजयी भवेत्।।११३।।

सूक्ष्मरंध्रं द्विचक्रं च वनमालाविभूषितम्। तद्वालनारसिंहाख्यं नृणां संसारमोक्षदम्।।११४।।

दीर्घास्यः कपिलाकारो दीर्घचक्रो महाद्युतिः। नारसिंह इति ख्यातो योग्यो

मस्करिपूजने।।११५।।

इति नृसिंहमूर्तिलक्षणं॥

## अथ वामनमूर्त्तिलक्षणम्।।

वर्तुलश्चातिह्रस्वश्च वामनः परिकीर्तितः। तं तु पंचप्रभेदेन वक्ष्ये मूलानुसारतः॥११६॥ मध्यचक्रं चातिह्रस्वं अतिस्निग्धं कार्ष्णिकम्। स्पष्टचक्रं वामनं स्यान्नृणामीप्सितकमदम्॥११७॥ अतसीकुसुमप्रख्यं किंचिदुन्नतमस्तकम्। तद्वामनं कामदं

स्यात्किंचिदस्पष्टचक्रकम्।।११८।।

वर्तुलं नीलमेघाभं वनमालाविभूषितम्। सूक्ष्मरन्ध्रं बृहत्कुक्षि वामनं भुवि दुर्लभम्॥११९॥

वामनाख्यो भवेद्देवः ह्रस्वा यस्य भवेत्तनुः। ऊर्ध्वचक्रं सुचक्रं च सोर्चिताऽर्ध्वप्रदे नृणाम्॥१२०॥

सुवर्णिबन्दुसिहतं ह्रस्वचक्रं च वर्तुलम्। सूक्ष्मद्वारं स्निम्धवर्णं वामनं परिचक्षते॥१२१॥ इन्द्रनीलिनभाकारं वनमालांबुजोज्वलम्। ह्रस्वं च वर्तुलं चैव वामनं परिचक्षते॥१२२॥ एतल्लक्षणसंयुक्तं दिधबुद्धदशोभितम्। वामनं नीलरक्ताभं वदन्ति दिधवामनम्॥१२३॥

अधश्चक्राग्रविलसद्दधिबुद्धदशोभितम्। मूर्तिः श्रियं विधातृ

स्याद्दधिगोपालवामनम्।।१ २४।।

ऊर्ध्वचक्राग्रविलसद्दिधबुद्धदशोभितम्। वामनं नीलरत्नाभं वदन्ति दिधवामनम्॥१२५॥ वर्तुलं स्निग्धमत्यन्तस्पष्टचक्रसमन्वितम्। ह्रस्वमुन्नतिमच्चैव दीर्घास्यमितगह्वरम्॥१२६॥ स्फुरिद्धरेखावलयं नाभिस्तस्योन्नता भवेत्॥ चक्रस्यो≤भयपार्श्वे तु स्नुहिपुष्पाकृति भीवेत्॥१२७॥

केसराभं तु वै तार्क्ष्य दृश्यते चक्रपाश्रवयोः। गृहिणां वामनं श्रेष्ठं सुखसौभाग्यदायकम्॥१२८॥



Vāmana

अन्नवृद्धिं प्रजावृद्धिं भूलाभं दिशति ध्रुवम्। वर्तुलश्चातिहूस्वश्च वामनः परिकीर्तितः॥१२९॥

अन्नपानसमृद्धिश्च सर्वसौभाग्यदायकः। आरोग्यसुखदश्चैव वामनः परिकीर्तितः॥१३०॥ कदंबकुसुमाकारो रेखापंचकसंयुतः। वर्तुलश्चातिह्नस्वश्च वामनः परिकीर्तितः॥१३१॥ वृत्ताकारश्छ्त्रशिराः श्रीभूमीन्दुसमुज्वलः। हेमधूलिपरिक्षिप्तो हेमांगं वामनं विदुः॥१३२॥ सितकृष्णारुणोपेतं दीर्घाकारं बृहद्भिलम्। भित्तिभागगतं चक्रं वामे वा दक्षिणेऽपि वा॥१३३॥

इति वामनमूर्त्तिलक्षणम्।।

## अथ परशुराममूर्तिलक्षणम्।।

जामदग्न्यस्तु भगवान्द्विवधः परिकीर्तितः। सितकृष्णारुणोपेतं दीर्घाकारं बृहद्विलम्।११२४॥ भित्तिभागगतं चक्रं वामे वा दक्षिणेऽपि वा। चक्रभागे भवेद्विन्दुः परश्वाकृतिरेव वा॥१३५॥ पृष्ठे वा पार्श्वतो वापि रेखादंष्ट्राकृतिर्भवेत्। जामदग्न्यस्तु भगवानर्चनीयो महीभृताम्॥१३६॥ लसत्परशुरेखाढ्यो दूर्वाश्यामस्तथोन्नतः। नाभिचक्रयुतश्चैव रामः

स्याज्जमदग्निजः॥१३७॥

केवलं लांछितः पृष्ठे परश्वाकृतिरेखया। स जामदग्न्यो भगवान् शांताख्यः

शान्तिदो≤र्चितः॥१३८॥

इति परशुराममूर्त्तिलक्षणं॥

## अथ राममूर्तिलक्षणम्।।

अष्टधा राममूर्तिः स्याद्वीररामादिभेदतः। सीतारामस्तुतत्रापि द्विविधः

परिकीर्तितः।।१३९।।

कोदंडी कुक्कुटांडाभं श्यामलं पृष्ठमुन्नतम्। रेखाद्वयसमोपेतं द्वारदेशे खगेश्वर॥१४०॥

धनुराकृतिका रेखा दृश्यते पार्श्वतोऽपि वा। पृष्ठतो वा भवेद्रामो

दशकण्ठकुलान्तकः॥१४१॥

बाणतूणीरचापाढ्यः कुण्डलस्रक्समन्वितः। सूक्ष्मकेसरचक्राढ्यो वीररामः श्रियावहः॥१४२॥

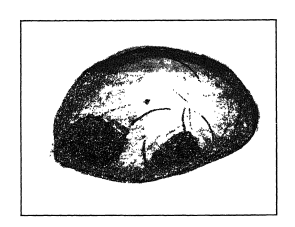
पृष्ठभागो पंचरेखा चापबाणौ च पार्श्वतः। स बालरामो विज्ञेयः पुत्रदो≤त्र न

संशयः।।१३३।।

जंबूफलसमाकारं कृष्णवर्णं सिबन्दुकम्। पृष्ठे सुषिरमारभ्य वक्त्रे मकरकुण्डलम्।।१४४॥

ललाटे हेमबाणस्तु बिन्दुनापि समन्वितम्। गोपालक्षेत्र उत्पत्या सदा रामस्य

लक्षणम्।।१४५।।



कलिनाशकरं प्रोक्तं सर्वज्ञानफलप्रदम्। अपुत्रो लभते पुत्रं सर्वमंगलकारणम्।१४६॥

दिव्यबाणेन संयुक्तः चापतूणीरसंयुतः। करालवदनो रक्तबिन्दुयुक् चक्रशोभितः॥१४७॥

स स्याद्विजयारामाख्यः केसरोपेतचक्रकः। मूर्ध्नि मालाधनुर्बाणौ पार्श्वे

खुरयुतस्तथा।।१४८।।

हृष्टराम इति ख्यातो भुक्तिमुक्तिफलप्रदः। धनुषैकेन संयुक्तो वर्तुलः किंचिदायतः॥१४९॥ कोदण्डरामनामा स्याच्छुद्धनीलांबुदप्रभः।

एकचक्रा तु वदने कृष्णवर्णसुशोभना॥१५०॥

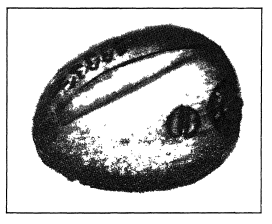
सा राममूर्तिर्विज्ञेया पूजकस्य कवित्वदा। रेखाकारधनुर्बाणं स्थूलदीर्घं सबिंदुकम्।१५१॥ नाभिचक्रं बहुच्छिद्रं रामं दाशरिथं विदुः। वदनेऽप्येकवदनः चतुश्चक्रोऽम्बरप्रभः॥१५२॥

चापबाणांकुशछत्रध्वजचामरसंयुतः। वनमालाधरो देवः सीतारामः

प्रकीर्तितः।।१५३।।

सुस्मितम्।।१५७॥

सर्वसौभाग्यदश्चापि सर्वत्र विजयप्रदः।
द्वारद्वये चतुश्चक्रो वामतश्चैकचक्रवान्।।१५४॥
बाणतूणीरचापाढ्यः सीतारामः स्नगन्वितः।
सर्वसौभाग्यदश्चापि सर्वत्र विजयप्रदः।।१५५॥
सव्यापसव्यतूणीरसुषिराभ्यां विराजितम्।
सीताचक्रसमोपेतं सीताराममिति स्मृतम्।१५६॥
पार्श्वे सायुधसन्मुखं ससुषिरं पृष्ठे च
कल्पद्रुमम्।
पार्श्वे भूषितचक्रलांछितशरं धातुत्रयं



Sitā-Rāma

सीतारामसमाख्यया सुविदितं लोकत्रये दुर्लभम्। षट्चक्रांकितनीलपीतसहितं साम्राज्यमुक्तिप्रदम्॥१५८॥

द्वारद्वये चतुश्चक्रः श्यामवर्णः स्नगन्वितः। कोदण्डी कुक्कुटांडांगः

बाणभूखंडतूणवान्।।१५९॥

पृष्ठचक्री शिरश्चक्री सीतारामः प्रकीर्तितः। पूर्वभागे त्रिवदनः पार्श्वे चक्रेण संयुतः॥१६०॥

सिंहासनसमासीनो रामः परिजनैः सह। पट्टाभिराम इत्युक्तः राज्यलक्ष्मीप्रदो

नृणाम्।।१६१।।

द्वारद्वये चतुश्चक्रो यत्र द्वित्रितयस्तथा। वनमाला पुष्कला च बाणतूणीरसंयुतः॥१६२॥

सीताभरतशतुघ्नलक्ष्मणप्राणसेवितः। स्पष्टचक्रः स्थिरासीनो

छत्रचामरलांछनः॥१३३॥

अभिषिक्तो महारामः धान्यधेनुधनप्रदः। मध्यमं रामचक्रं हि वामे सीता समन्वितम्।१६४॥

दक्षिणे लक्ष्मणोपेतं पार्श्वचक्रे सगह्वरे। शत्रुघ्नभरतोपेतं आसनोपरि चाग्रतः॥१६५॥ चिद्वानिम्दृश्च्युंसते मुनानानी वृद्धानि ग्रमाणानानान् पारणानी त्या आवश्चात त्यव्यद्वालादनगर् । साम्यान्य प्रमाने प्र

158

एकचक्रे हनुमता सुग्रीवेण च सेवितम्। जंबूफलसमाकारं तूणीरद्वयशोभितम्।१६६॥ ध्वजचामरसंयुक्तं बाणबाणासनोज्वलम्। सुवर्णबिन्दुसहितं कृष्णमुन्नतमस्तकम्।१६७॥

पट्टाभिषेकं श्रीरामं परिवारसमन्वितम्। आयुरारोग्यदं पुंसां पुत्रपौत्राभिवृद्धिदम्॥१६८॥

श्रीकरं सर्वपापघ्नं सर्वत्र विजयप्रदम्। बाणतूणीरचापाढ्यं शांन्तं

भूषितचक्रकम्।।१६९॥

शोकराम इति ख्यातं वर्णतः शितधूसरम्। स एव युतचक्रादयः योगराम इतीरितः॥१७०॥

पूर्वभागे त्रिवदनः त्रिकोणकृतिरेव च।१९७१।।

श्रीराम इति विख्यातो सचिन्होऽचिन्ह एव च। बलं प्रयच्छति सदा सर्वत्र विजयप्रदः॥१७२॥

कुक्कुटांडसमोपेतः अधोवक्तः सकुंडलः। द्वारदेशसमासक्तकल्पवृक्षसुचिन्हितः॥१७२॥

वामपार्श्वे शिरश्चक्ररेखालांछनसंयुतः। सीतारामः स विज्ञेयः

भुक्तिमुक्तिफलप्रदः।।१७३।।

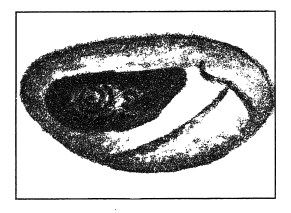
कोदण्डकुक्कुटांडाभं बाणतूणीरसंयुतम्। गोखुरी पुच्छचक्री च सीतारामः स उच्यते॥१७४॥ तूणीराकृतिमच्छ्यामं चापद्वयशरान्वितम्। नानाध्वजसमोपेतं रेखाचामरसंयुतम्। श्रीरामपंजरं ज्ञेयं सर्वत्र विजयप्रदम्।१७५॥ इति राममूर्तिलक्षणम्।।

#### अथ बलराममूर्तिलक्षणम्।।

हलरेखामुसलवान्शुक्लांबोधिनिभात्मवान्। मधुबिंन्दुधरः श्रीमान्स तं संकर्षणं विदुः॥१७६॥

स्थूलचक्रो भवेदेवो हरिलोहितवर्णवान्। बलभद्रो भवेदेवो गोत्रकीर्तिविवर्धनः॥१७७॥

शंखचक्रगदाकारो मध्यतो यत्र दृश्यते। संकर्षणो नाम देवः संस्मृत्या जायते पदम्॥१७८॥



Bala-rāma

दीर्घाकारं बृहद्द्वारं पृथुचक्रं च यद्भवेत्। श्वेतांबरहलं चिह्नं मुसलाकृतिरेव वा॥१७९॥ नीलोत्पलप्रसूनाभं पृष्ठे वा चासनेऽपि वा। बलशाली भवेद्रामः वंशकोशविवर्धनः॥१८०॥

द्वितीयो वामचक्रस्तु रेखा चैव तु दक्षिणे। बलशाली भवेद्रामः

लांगलांकितशोभनः॥१८१॥

सर्वत्र रक्तवर्णः स्यात्पीतनीलाभवर्जितः। सचक्रो वा अचक्रो वा सीरपाणिः

शुभप्रदः॥१८२॥

पीतवर्णधरो वक्त्रे धनुः परशुलांगलैः। अंकितो रामनामा स्यात्सर्वमृत्युहरः

शुभः॥१८३॥

कदंबकुसुमाकारबिन्दुना परिभूषितः। धनुर्बाणधरो रेखा पद्मरेखासमन्वितः।१८४॥

पृष्ठभागो तथा छिद्रः पीतरेखासमन्वितः। रामो रामश्च रामोऽतिदुर्लभः

सर्वकामदः॥१८५॥

इति बलराममूर्तिलक्षमम्।।

#### अथ कृष्णमूर्तिलक्षणम्।।

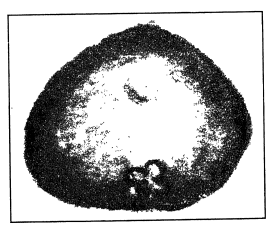
कृष्णमूर्त्तिप्रभेदास्तु त्रयोविंशत्समीरिताः। कृष्णः पीतः कृशतनुर्भित्तिभागे तु चक्रयुक्।१८६॥ द्वारतुल्यो भवेन्नाभिः कूर्चाकारस्तु पृष्ठतः॥१८६॥

कृष्णो वृत्ताकृतिस्तार्क्ष्यं सर्वेषां पापनाशनः। कृष्णः मध्योन्नतः पृष्ठे वर्तुलो परिचिह्नितः॥१८७॥

हरिद्राभ अधोभागो कौस्तुभेन तु लांछितः। सा कृष्णमूर्तिर्विज्ञेया श्रीप्रदा कीर्तिवर्धिनी।१८८॥

उन्नतो मूर्ध्नि कृष्णाभः निम्नोऽधस्तात्त्रिबिंदुलः। स बालकृष्णो विज्ञेयः दीर्घास्यः

पुत्रभाग्यदः।।१८९।।



Kṛshṇa

दक्षादिवामपर्यन्तं मुखाधस्तातु शोभना। रेखा स्यात्कृष्णवर्णाढ्या बिन्दुद्वयविभूषिता।१९०॥ कालीयमर्दनः साक्षात्सर्वारातिविनाशनः। सव्यापसव्यरेखाभ्यां भूषितः

सूक्ष्मचक्रकः॥१९१॥

पार्श्वे मेरुयुतो देवः धनंजयविभुः शुभः। असिवर्णश्च न स्थूलो

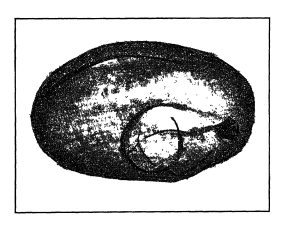
चक्रभागेऽतिशोभनः॥१९२॥

वनमालावृतः पृष्ठे श्रीवत्सशुभलांछनः। स्यमन्तकहारिर्ज्ञेयो पुष्टिश्रीकीर्तिदो

नृणाम्।।१९३।।

रक्तिबन्दुद्वययुतो श्यामो दन्तिभुजः समः। रेखादिक्षणतो वामे पुष्टिवद् दृढ बिन्दुलः॥१९४॥

चाणूरमर्दनाख्यः स्यात्सर्वशत्रुनिकृन्तनः। पूर्वभागैकवदनः पाश्वैकवदनं भवेत्।।१९५॥



कंसमर्दी भवेत्कृष्णो नीलांबरिनभः शुभः।
समचक्रा द्वारदेशे कृष्णवर्णा सुशोभना।१९६।।
सा कृष्णमूर्तिर्विज्ञेया पूजिता सौख्यदायिनी।
रेखापंचायुधधरं वनमालाविभूषितम्।१९७।।
अब्जिचहं सूक्ष्मचक्रं कृष्णमेनं प्रचक्षते।
एतल्लक्षणसंयुक्तं दीर्घाकारं बहूदरम्।१९८।।
श्रीगोपालिमिति प्राहुः सुरेखावंशतालकम्।
श्यामवर्णं महास्निग्धं छत्राकारं तथैव च।१९९॥
सूक्ष्मद्वारेण बिन्दूनां रक्तरेखासमन्वितम्।
शीर्षपुष्कलकं चैव महास्निग्धं च

कोमलम्।।२००॥ गोपालमूर्तिर्विज्ञेया दुर्लभा भुवनत्रये। कुक्कुटांडसमोपेतं श्रीकर्या वनमालया। लांगले वेणुचिह्नं च कुंडलैः

परिवेष्टितम्॥२०१॥

लक्ष्मीगोपालकं ज्ञेयं दुर्लभं भुवनत्रये। पुत्रलाभं तथा मोक्षं भुक्तिं मुक्तिं च यच्छति॥२०२॥

कृणो≤तिकृष्णो न स्थूलः चक्रे फेनाभिशोभितः। वनमालावृतः पृष्ठे श्रीवत्सशुभलांछनः॥२०३॥

दंडशृंगयुतः पार्श्वे वेणुना शोभितो मुखे। स गोपाल इति प्रोक्तो

गोभूधान्यधनप्रदः॥२०४॥

यो गोपालः पार्श्वभागे तरुयुक्तश्च काष्ण्यवान्। स स्यान्मदनगोपालो

मालाकुंडलशोभितः।२०५॥

पुत्रपौत्रधनैश्वर्यसर्वलोकैकवश्यदः। अर्धश्यामोऽर्धरक्तश्च शांखचक्रधनुर्धरः॥२०६॥

दीर्घः सुचक्रवान्वामे गोपालो मदनाह्वयः। दीर्घाकारः कृष्णवर्णः

सोऽर्धचन्द्रनिभाननः॥२०७॥

स स्यात्संतानगोपालो पुत्रपौत्राभिवृद्धिदः। वर्तुलो मस्तके निम्नः पार्श्वे

रजतबिन्दुलः॥२०८॥

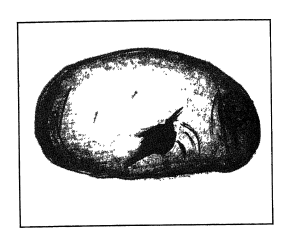
गोवर्धनाख्यो गोपालो दीर्घरेखा तु दक्षिणे। सर्वकष्टविनाशाय भूधान्यधनवर्धनः॥२०९॥

इति कृष्णमूर्त्तिलक्षणम्।।

# अथ बुद्धक्रक्तिन्द्रस्थाः (र्तिलक्षणम्।।

अन्तर्गह्वरसंयुक्तं चक्रहीनं तु यद्भवेत्। निर्वाणबुद्धसंज्ञं स्यात् ददाति परमं पदम्॥२१०॥

रन्ध्रदृश्यद्वयोपोतं अन्तश्चक्रद्वयान्वितम्॥ शिरोदृष्टार्धचक्रं च पार्श्वयो वीपि दृश्यते॥२११॥



नानावर्णमयं वापि बुद्धमूर्ति प्रचक्षते। सहस्रबिंन्दुसंयुक्तं समचक्रसमन्वितम्।।२१२॥ श्वेतवर्णमतिश्र्लक्ष्णं सर्वज्ञं श्रीकरं विदुः। अतिरक्तं सूक्ष्मबिलं पृष्ठचक्रं स्थिरासनम्॥२१३॥

कृपाणाकृतिरेखा स्याद् द्वारस्योपरि पृष्ठेक। म्लच्छनाशी भवेत्कल्की कलिकाल्मषनाशनः॥२१४॥

इन्द्रनीलिनभो दीर्घो वनमालाविभूषितः। अंकुशाकारवदनो धर्मदः किलिनिग्रहः॥२१५॥ दीर्घास्यः किपलाकारो दीर्घचक्रो महोदरः॥ हयरेखासमायुक्तो रेखाकुंतायुधाकृतिः॥२१६॥ श्वेतवर्णो दीर्घमुखः कल्कीति प्रोच्यते बुधैः। इति बुद्धकिल्कद्वयमूर्तिलक्षणम्॥



Kalki

# अथ चतुर्विशंतिमूर्तिलक्षणम्।। अथ केशवमूर्तिलक्षणम्।।

सौभाग्यं केशवो दद्याच्चतुष्कोणो भवेतु सः। श्वेतवृत्तं समं पूर्वं अतिह्नस्वं च वर्त्तुलम्॥२१७॥

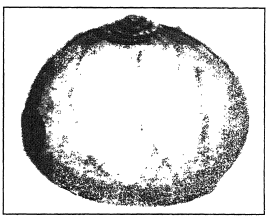
मस्तकोन्नतिविख्यातं केशवं परिचक्षते। राजतैर्बिन्दुभिर्हैमैरन्वितं सूक्ष्मचक्रकम्॥२१८॥

वनमालान्वितं श्यामं केशवाख्यं विदुर्बुधाः॥२१९॥

इति केशवमूर्तिलक्षणम्।।

### अथ नारायणमूर्तिलक्षणम्।।

नारायणोऽपि भगवान् लक्ष्यतेऽत्र चतुर्विधः। श्यामो नारायणो देवो नाभिचक्रस्तथोन्नतः॥२२०॥



Nārāyaṇa

दीर्घरेखात्रयोपेतो दक्षिणे सुषिरं पृथु। नीलांम्बुदसमाकारं चतुर्लांछनशोभितम्।।२२१।।

रेखात्रयसमायुक्तं नारायणमिति स्मृतम्। तमालदलसंकाशः स्वर्णपंकविलेपवान्॥२२२॥

वीरनारायणो देवः श्वेतचक्रः सुशोभनः। मुसलायुधमालासिशंखचक्रगदान्वितः॥२२३॥

रूपनारायणो देवो मुखे चापमुखं धनुः। सर्वसिद्धिकरो देवः सर्वकामफलप्रदः॥२२४॥

ताटंकनासाभरणहारकेयूरलांछनः। मायानारायणो देवः

सर्वसिद्धिप्रदायकः॥२२५॥

ध्वजवजांकितं पीतं एकचक्रं सुवर्तुलं। लक्ष्मीनारायणं देवं अभीष्टफलदं विदुः॥२२६॥

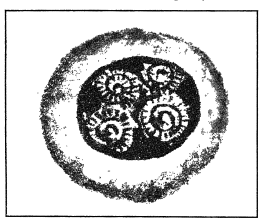
नवदूर्वादलश्यामं वनमालाविभूषितम्। श्रीवत्सशंखचक्राढ्यं पंचायुधलसत्तनुम्।।२२७॥ समसूक्ष्मलसच्चक्रं पंकजद्वयशोभितम्। सदा सुशीतलतनुं अनन्तमधिकोज्वलम्॥२२८॥

द्वारदेशे लसद्रेखा पिक्षराजसरेखकम्। लक्ष्मीनारायणं देवं दुर्लभं शीघ्रसिद्धिद्वम्॥२२९॥

एतल्लक्षणसंयुक्तं शेषभोगसमन्वितम्।। नारायणिममं प्राहुः नारदेऽष्टफलप्रदम्।।२३०॥ वनमालाद्वयोपेतं गोखुरेण च मिश्रितम्। छत्राकारं दृढं स्निग्धं मध्यचक्रं

दृढासनम्॥२३७॥

लक्ष्मीनारायणख्यं हि मूर्तीनामुत्तमोत्तमम्। ध्वजचक्रांकितं पीतं वामचक्रं तु वर्तुलम्॥२३८॥



Lakshmi-Nārāyaņa

लक्ष्मीनारायणं देवं अभीष्टफलदं विदुः। सुवर्णबिन्दुसहितं ह्रस्वास्यं

स्थिरमस्तकम्॥२३९॥

जंबूफलसमाकारं बिन्दुनोऽपरि पूरितम्। अतिवृत्तं सूक्ष्मयुक्तं चतुर्लोछनशोभितम्॥२४०॥

चतुश्चक्रांबुजाकारं मस्तके पद्मलक्षणम्। वृत्तं वर्तुलसंकाशं लक्ष्मीनारायणं स्मृतम्॥२४१॥

मुसलासिधनुर्मालाशंखचक्रगदांकितम्। लक्ष्मीनारायणं देवं मुखे नाभौ च नारद॥२४२॥

लक्ष्मीनारायणो देवश्चतुर्भिश्चक्रकैर्युतः। यत्र तिष्ठित तत्क्षेत्रं अष्टैश्चर्यफलप्रदम्।।२४३॥ अधश्चोऽर्ध्वपार्श्वयोश्च चक्रैरप्युपशोभितम्। चतुर्भिर्मध्यसुषिरं लक्ष्मीनारायणं स्मृतम्।।२४४॥ लक्ष्मीनारायणं स्निग्धं अंजनाचलसंनिभम्। नातिह्रस्वं न च स्थूलं वर्तुलं मध्यचक्रकम्।।२४५॥

सुवर्णिबंन्दुसंयुक्तं चतुश्चक्रैरलंकृतम्। वनमालापरिवृतं वदनेऽतरपार्श्वतः॥२४६॥ तन्मूर्तिदर्शनात्पुंसां अष्टैश्वर्यफलं भवेत्। निम्नाकारं शिरश्चक्रसंवृतं शीतलाकृति॥२४७॥ द्वारद्वये चतुश्चक्रं वामे वा दक्षिणेऽपि वा। श्रीवत्सशंखचक्राढ्यं पार्श्वे

चणकपुष्पवत्।।२४८॥

लक्ष्मीनारायणं देवं भक्तिमुक्तिफलप्रदम्। गदाकृतिका रेखा लक्ष्यते मध्यदेशतः॥२४९॥

ध्वजवजांकुशोपेतं वामे चक्रचतुष्टयम्। दक्षिणे चक्रयुगलं वनमालाविभूषितम्॥२५०॥

लक्ष्मीनारायणो देवो ह्यभीष्टफलदोऽर्चितः। द्वे द्वे चक्रे च पार्श्वे च श्रीमन्नारायणः

स्मृतः॥२५१॥

द्वे द्वे चक्रेऽप्यधश्चोऽर्ध्वे लक्ष्मीनारायणः स्मृतः। ध्वजवजांकुशोपेतं एकचक्रं सुवर्तुलम्।।२५२।। लक्ष्मीनारायणं ज्ञेयं भुक्तिमुक्तिफलप्रदम्। ध्वजवजांकुशोपेतं वामचक्रे च वर्तुलम्।। लक्ष्मीनारायणं देवं भुक्तिमुक्तिफलप्रदम्। इति नारायणमूर्तिलक्षणम्।।

## अथ माधवमूर्तिलक्षमम्।।

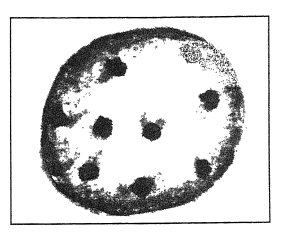
मधुवर्णो मध्यचक्रः

स्निग्धसूक्ष्मत्नुस्तथा॥२५४॥

माधवः स तु विज्ञेयो यतीनां मोक्षदायकः। अतिस्थूलं चतुश्चक्रं अतसीकुसुमप्रभम्॥२५५॥ सुषिरं छिद्रबहुलं माधवं परिकीर्तितम्॥२५६॥ इति माधवमूर्तिलक्षणम्॥

## अथ गोविन्दमूर्तिलक्षणम्।।

नातिस्थूलः कृष्णवर्णः गोविन्दः पंचवक्त्रकः। दशरन्ध्रसमायुक्तः विंशश्चक्रसमन्वितः॥२५७॥



Govinda

नवदूर्वादलश्यामो वनमालाविभूषितः। गोविन्दमूर्तिर्विख्यातो सर्वकामफलप्रदः॥२५८॥

इति गोविन्दमूर्तिलक्षणम्।।

## अथ विष्णुमूर्तिलक्षणम्।।

कृष्णवर्णस्तथा विष्णुः स्थूलचक्रः सुशोभनः। गदाकारा तथा रेखा दृश्यते

मध्यदेशतः॥२५१॥

स्थूलवक्त्रो भवेद्विष्णुर्मोक्षदः फलदो विभुः। वामचक्रो बृहद्द्वार उन्नतो

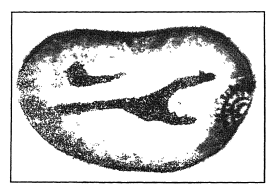
मध्यनिम्नगः॥२६०॥

स कापिलः स्निग्धवर्णो विष्णुर्विषयभोगदः। विष्णुक्रान्तनिभाकारो

वनमालाब्जचिह्नकः॥२६१॥

पंचायुधधरः श्रीमान्विष्णुरित्युच्यते बुधैः॥

इति विष्णुमूर्तिलक्षणम्।।



Kṛśhṇa

#### अथ मधुसूदनमूर्तिलक्षणम्।।

मधुसूदनो महादेवः एकचक्रो महाद्युतिः। सर्ववर्णसमायुक्तः महातेजःप्रदः शुभः॥२७०॥

इति मधुसूदनमूर्तिलक्षणम्।।

#### अथ त्रिविक्रममूर्तिलक्षणम्।।

त्रिविक्रमस्त्रिकोणाढ्यश्चक्रत्रयविभूषितः। प्रयत्नेन प्रजेन्द्राणां सदा पूज्यस्तु नेतरैः॥२७१॥

त्रिविक्रमस्तथा देवः श्यामवर्णो महाद्यंतिः। वामभागगते चक्रे रेखा चैव तु दक्षिणे॥२७२॥

दीप्त्याकारं सूक्ष्मचक्रं उन्नतं वामपार्श्वके। निवक्रममिति ख्यातं ऐश्वर्यफलदं

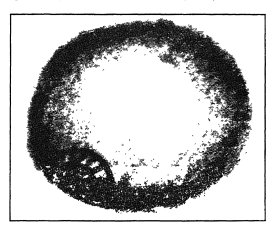
नृणाम्।।२७३।।

दीर्घाकारो महातेजाः शंखचक्रगदांकितः। वनमालाधरः श्रीमान्त्रिविक्रम उदाहृतः॥२७४॥ इति त्रिविक्रममूर्तिलक्षणम्॥

#### अथ श्रीधरमूर्तिलक्षणम्।।

श्रीधरस्त्रिविधो ज्ञेयः पूजकस्य शुभप्रदः। श्रीधरश्च तथा देवः सहितो वनमालया॥२७५॥

कदंबकुसुमाकारो सर्वसिद्धिफलप्रदः। सुवर्णबिन्दुसहितं ह्रस्वचक्रं च वर्तुलम्।।२७६॥



Śridhara

निम्नचक्रं अतिह्रस्वं श्रीधरं सर्वसिद्धिदम्। निम्नोदरमितह्रस्वं उत्तमं श्रीधरं स्मृतम्।।२७७।। सर्वसौभाग्यदं चापि सर्वैश्वर्यप्रदायकम्। निम्नमूर्धा हि फलदः निम्नपार्श्वः

सुपृष्टिदः॥२७८॥

निम्नपृष्ठस्त्वफलदः निम्नचक्रः प्रमोददः। चक्रे तु मध्यदेशे तु पंकजेन

समन्वितः॥२७९॥

सूक्ष्माननः श्यामलांगः स पुनः श्रीधरः स्मृतः। घनशाद्वलसंकाशं वनमालाविभूषितम्॥२८०॥ किंचिद्विषमचक्राढ्यं श्रीकरं श्रीधरं विदुः। इति श्रीधरमूर्तिलक्षणम्।।

# अथ हषीकेशमूर्तिलश्रणम्।।

अर्धचन्द्राकृतिर्देवो हृषीकेश उदाहृतः॥२८१॥ Note: Verses from this point are not numbered in the Manuscript.

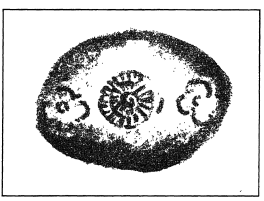
स्थूलचक्रोऽर्ध्वचक्रस्तु अनन्तफलदो नृणाम्। किंचिद्विषमचक्राढ्यं इंन्द्रनीलनिभप्रभम्।।

हषीकेशमिति प्राहुः शुद्धज्ञानप्रदायकम्। इति हषीकेशमूर्तिलक्षणम्।।

#### अथ पद्मनाभमूर्तिलक्षणम्।।

चक्रस्यो≤भयपार्श्वे तु पंकजद्वयशोभितम्। पद्मनाभमिति ख्यातं विदुर्नागशयं बुधाः॥

नाभिचक्रलसत्पद्मं जंबूफलसमप्रभम्। पद्मनाभ इति ख्यातस्तं विदुर्नायकं बुधाः॥



Padmanābha

निष्केसरोऽर्ध्वचक्रस्तु अधश्चक्रः सकेशरः। पद्मनाभ इति ख्यातो विपरीतो हलायुधः॥ इति पद्मनाभमूर्तिलक्षणम्॥

#### अथ दामोदरमूर्तिलक्षणम्।।

दामोदरस्तथा स्थूलो मध्ये चक्रं प्रतिष्ठितम्। दूर्वीभं द्वारि संकिर्णपीतरेखासमन्वितम्।। स्थूलं दामोदरं ज्ञेयं सूक्ष्मरन्ध्रं सुनिर्मलम्। स कापिलं स काष्ण्यं च नृणामर्थफलप्रदम्।। रेखया विलसन्मध्ये कालमेधनिभप्रभम्। वनमालालसित्कंचित्प्राहुर्दामोदरं मुने।। किंचिद्विषमचक्राढ्यं इन्द्रनीलिनभप्रभम्। वनमालालसच्चक्रं प्राहुर्दामोदरं मुने।। दामोदरस्तथा स्थूलः मध्ये चक्रं प्रतिष्ठितम्। वर्तुलः स्निग्धकश्चैव घनाकारस्तु दक्षिणे।। स्थूलदामोदरो ज्ञेयः सूक्ष्मरंध्रो भवेतु सः। चक्रद्वयसमायुक्तः पूजितः सुखदः सदा।। मध्ये दामसुदीर्घं च सुखसौभाग्यदायकः। इति दामोदरमूर्तिलक्षणम्।।

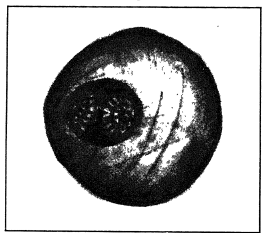
#### अथ संकर्षणमूर्तिलक्षणम्।।

द्वे चक्रे एकभागे तु पूर्वभागं तु पुष्करम्। संकर्षणः स विज्ञेयः रक्ताभः सर्वसिद्धिदः॥ इति संकर्षणमूर्तिलक्षणम्॥

## अथ वासुदेवमूर्तिलक्षणम्।।

वासुदेवो विप्रजनैरुपास्यः पूजने सदा। द्वारदेशे समे चक्रे दृश्येते नान्तरियके॥

वासुदेवः स विज्ञेयः शुक्लाभश्चातिशोभनः। रेखा पंचायुधधरः हिमाशुसदृशप्रभः॥



Vāsudeva

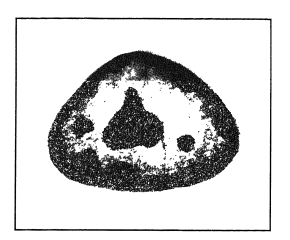
नाभिचक्रयुतः शान्तो वासुदेव इतीरितः। इति वासुदेवमूर्तिलक्षणम्।।

#### ।।अथ प्रद्युम्नमूर्तिलक्षणम्।।

प्रद्युम्नः सूक्ष्मचक्रस्तु पीतवर्णस्तथैव च। मकराभो भवेद्रेखा पार्श्वतः पृष्ठतोऽपि वा।।

प्रद्युम्नः सूक्ष्मचक्रस्तु पीतदीपः सुशोभनः। सुषिरः छिद्रबहुलं दीपाकारं तु यद्भवेत्।।

प्रद्युम्नः सूक्ष्मचक्रः स्यान्नीलांबुजचयस्तथा। स ददाति श्रियं नृणामभक्त्यायाऽपि प्रपूजितः॥



Pradyumna

जपाकुसुमसंकाशं वनमालाविभूषितम्। धनुर्बाणांबुजधरं प्रद्युम्नं चेष्टदं विदुः॥

इति प्रद्युम्नमूर्तिलक्षणम्।।

## अथ अनिरुद्धमूर्तिलक्षणम्।।

अनिरुद्धो त्रिधा ज्ञेयः तत्तल्लक्षणभेदतः। अनिरुद्धः सूक्ष्मचक्रः नीलोत्पलनिभं तु वा।।

एतल्लक्षणसंयुक्तं सूक्ष्मचक्रलसन्मुखम्। सुवर्णरूप्यरेखाद्वयं अनिरुद्धं विदुर्बुधाः॥

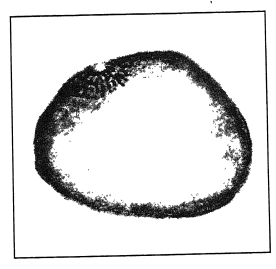
अनिरुद्धस्तु नीलाभः वर्तुलश्चातिशोभनः। रेखात्रयं तु तद्द्वारे पृष्ठे पद्मेन लांछितम्।।

कृष्णवर्णं समद्वारं चक्रभित्तिसमीपगम्। सूक्ष्मचक्रं भवेदूर्ध्वं पार्श्वे चणकपुष्पवत्। अनिरुद्धमिति प्रोक्तं सर्वलोकैककारणम्।

इति अनिरुद्धमूर्तिलक्षणम्।।

# अथ पुरुषोत्तममूर्तिलक्षणम्।।

मध्यचक्रस्सुवर्णश्च मस्तको पृथुचक्रकः। पुरुषोत्तमाभिधो देवः पूजकस्य शुभप्रदः॥



Purushottama

अनन्तो मूर्ध्न चक्राढ्य अनंन्तः पुरुषोत्तमः। यस्या मूर्तेरुत्तमांगं चारु चक्रसमन्वितम्।। तत्तन्मूर्ति खगेशान तन्नाम्ना पुरुषोत्तमः। इति पुरुषोत्तममूर्तिलक्षणम्।।

# अथ अद्योक्षजमूर्तिलक्षणम्।।

अतिकृष्णो रक्तरेखः वृत्तदेहस्तु चक्रवान्। किंचित्कपिलसंयुक्तः सूक्ष्मो वा स्थूल एव वा॥ अधोक्षज इति ख्यातो पूजकस्य शुभप्रदः। इति अधोक्षजमूर्तिलक्षणम्॥

# अथ अच्युतमूर्तिलक्षणम्।।

चतुर्भिरष्टचक्रैस्तु वामे दक्षिणपार्श्वगैः। अधिष्ठितो मुखेऽप्येकं कुंडलद्वयशोभितम्॥

शंखचक्रगदाशार्झबाणकौमोदकीधरः। मुसलध्वजसत्श्वेतछत्रवज्रांकुशैर्युतः॥

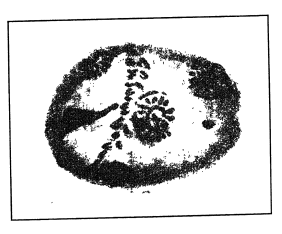
सोऽच्युतः कथितो नाम्ना दुर्लभस्तपसा विना। नीलस्थूलसमाकारवनमालाबिभूषितः। सूक्ष्मचक्रधरः श्र्लक्ष्णोऽच्युतः समुदाहृतः॥

इति अच्युतमूर्तिलक्षणम्।।

# अथ जनार्दनमूर्तिलक्षणम्।।

शंखचक्रांबुजामालः नीलः स्थूलाकृतिः शुभः। जनार्दन इति ख्यातः हिमांशुपरिशीतलः॥

नीलोत्पलदलप्रख्यं नातिहूस्वं भयापहम्। जनार्दनं गृहस्थानां अभीष्टार्थफलप्रदम्।।



Janārdana

यरामार्था वेदारोपत-च-त्रवः॥भ्रितमाला पनु वी णोपाश्रीतुर प्रश्ति भाग्य छरा महातर्या ताभा तेत्र मुन्ति फलप्रशा प्रकृषों भुर्ड समोप तेल पो वृद्धे चुन्त है ले द्वार हे समायत्वे कल्मरू श्वासी वीन्द्र कः भने वो पाश्री सरश्च और स्वाला छनी चित्र तः। सी वारामः स्वि त्यः श्वाक मृत्वि फलप्र दः भव हने छ क व दन च उश्र औ बुनः प्रमृशः भागवाणां कुश प्रज्ञ वामरसंस्त्रः। वनमाला पनो देवः सी वारामः प्रकृति तः। भने विभाग्य देश्री कि सर्व महित्र वा पाष्ट्र द्वार देय च कुश्र में का महस्त्र के विन वा दा । बा छा द्वार पार्व सी वारामः सड च्ये ते भने

णिमाबरुकं।लक्ष्मीन्यसंय विद्यातो भ्रान्त मुन्।लप लपदः। दिवन्त्र व ब्रह्द ने का पिल बनके प्रभा । ल क्ष्मीन्यस्य ग्रंता ना प्रमाणि का प्रमाणि के कार्यस्य का कार्यस्य का प्रमाणि प्रमाणि का प्रमाणि का प्रमाणि का प्रमाणि के का का प्रमाणि का पूर्वभागैकवदनः पश्चादेकास्यसंयुतः। जनार्दनश्चतुश्चक्र श्रीप्रदो रिपुनाशनः॥ अन्तर्लक्षं चतुश्चक्रं शीतलं चोत्पलप्रभम्। जनार्दनं विजानन्ति वनमालाविवेष्टितम्॥ द्वारचक्रसमायुक्तं चक्रद्वादशकोज्वलम्। वनमालायुतश्र्लक्ष्णं आहुस्तं च जनार्दनम्॥ इति जनार्दनमूर्तिलक्षणम्॥

#### अथ उपेन्द्रमूर्तिलक्षणम्।।

उपेन्द्रो मणिवर्णाभो ह्रस्वचक्रो≤तिशोभनः। शंखचक्रगदाचिह्नो नीलवर्णलसत्तनुः॥

उपेन्द्र इति विख्यातो हरिः श्लाघ्यशुभप्रदः। श्यामलं कोमलाभं तु दक्षपाश्रवे तु चक्रयुक्। अल्पद्वारसमोपेतं हरिमूर्त्तिरुदाहृतम्।।

इति उपेन्द्रमूर्तिलक्षणम्।।

#### अथ हयग्रीवमूर्तिलक्षणम्।।

हयग्रीवोऽपि भगवान् रक्तपीतादिमिश्रितः। अंकुशाकृतिकस्ताक्ष्यं चक्रद्वयसमन्वितः।। पद्माकृतिस्तथा पार्श्वे कुंडलाकृतिरेव वा। ज्ञानदो मोक्षदो नृणां भोगदो विनतासुत।। हयग्रीवोंऽकुशाकारो रेखाचक्रसमीपगा। कृष्णवर्णसमाख्यातो महासारस्वतो मतः।। हयग्रीवस्तु विज्ञेयः अंकुशप्रतिरूपकः। चक्रद्वय समायुक्तः पूजितः सुसुखप्रदः॥

दीर्घग्रीवमधोवक्त्रं अल्पचक्रमकल्मषम्। हयग्रीविमति ख्यातं संसारभयमोचनम्।।

अंकुशाकारवदनं दीर्घबिन्दुसमुज्वलम्। पक्वजंबूफलाकारं हयग्रीवं वदंत्यमुम्।।

इति हयग्रीवमूर्तिलक्षणम्।।

#### अथ कपिलमूर्तिलक्षणम्।।

कपिलः कपिलो≤त्यन्तस्पष्टचक्रसमन्वितः। पंचबिन्दुसमायुक्तः वरविद्याप्रदो नृणाम्।।

यज्ञमूर्तिस्तु भगवान् रक्तपीतो हि मिश्रितः। द्वारस्य वामतश्चक्रं शुश्रुवौ दक्षिणेऽपि च। यज्ञमूर्तिरिति ख्यातो सर्वक्रतुफलप्रदः॥

इति कपिलमूर्तिलक्षणम्।।

## अथ दत्तात्रेयमूर्तिलक्षणम्

सितारुणोसिताभश्च ह्रस्वपृष्ठोन्नतो भवेत्। अक्षमालाकृतिः पृष्ठे दत्तात्रेयः शुभप्रदः॥

इति दत्तात्रेयमूर्तिलक्षणम्।।

## अथ शिंशुमारमूर्तिलक्षणम्।।

शिंशुमारो दीर्घकायः बलशाल्यतिगह्नरः। उन्नतः पुच्छ भागे तु चक्रेणैकेन संयुतः॥



Śimśumāra

सर्वाधारः सार्वज्ञेयः सर्वसिद्धिप्रदो नृणाम्। ज्ञेयो द्वादश रन्ध्रस्तु मुकुन्दः साध्य एव हि। षण्मुखेन मुकुन्दाख्यः सतां मुक्तिप्रदायकः।।

इति शिंशुमारमूर्तिलक्षणम्॥

### अथ हंसमूर्तिलक्षणम्।।

हंसस्तु धनुराकारो नीलश्वेतविमिश्रितः। चक्रपद्मसमोपेतः केवलं मोक्षदायकः॥

इति हंसमूर्तिलक्षणम्।।

### अथ परमहंसमूर्ति लक्षणम्।।

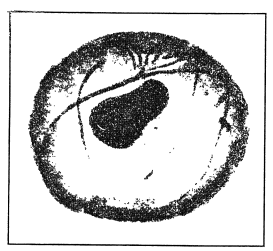
परमहंसः खगेशान शिखंडिगलसंनिभः। स्निग्धायतपृष्ठश्च वर्तुलद्वारसंयुतः॥ बिलमध्ये तथा चक्रे दृश्येते≤त्यन्तशोभने। चक्रस्य दक्षिणे पार्श्वे द्युमणिर्भानुको भवेत्।।

वर्तुलाकृतिवद्वामे दृश्यते विनतासुत। मूर्तिः स्यात्परमहंसख्या चतुर्वर्गफलप्रदा।। इति परमहंसमूर्तिलक्षणम्।।

### अथ पुण्डरीकाक्षमूर्तिलक्षणम्।।

वैकुण्ठमणिवर्णाभो वामपार्श्वेकचक्रकः। द्वारोपरिस्तथा रेखा पद्माकारा सुशोभना।।

रेखाष्टकसमोपेता पदसदृशगह्नरम्। वनमालायुतं श्यामं वैकुण्ठं कोमलं विदुः॥



Puṇḍarikāksha

पार्श्वे वा मूर्ध्नि वा पृष्ठे नयनद्वयसंयुतः। पुंडरीकाक्षमूर्तिः स्यात्सर्वलोकैकवश्यकः॥

इति पुंडरीकाक्षमूर्त्ति लक्षणम्।।

## अथ लक्ष्मीपतिमूर्तिलक्षणम्।।

मूर्ध्नि वा पार्श्वतो वापि मयूरगलसंनिभः। कृष्णवर्णः सूक्ष्मचक्रः पृथुलास्यः स्नगन्वितः।। (पृथुनाभ समन्वित इति पाठः।।)

लक्ष्मीपतिरिति ख्यातो लक्ष्मीसंपत्तिदायकः। दूर्वाभः सूक्ष्मवदनः पीतरेखा सुसूक्ष्मका।।

विदिक्षु दिक्षु सर्वासु प्रदृश्यन्तं समंततः।. स देवदेवो विज्ञेयः पुराणपुरुषोत्तमः॥

इति लक्ष्मीपतिमूर्तिलक्षणम्।।

### अथ वटपत्रशायिमूर्तिलक्षणम्।।

वटपत्रशायी भगवान्वर्तुलो≤प्यतिशोभनः। क्षीर्बुद्वदवत्तार्क्य नीलश्वेतप्रभस्तथा।।

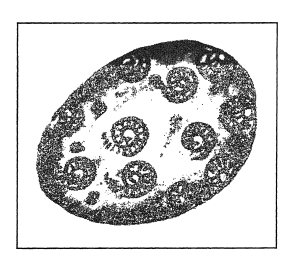
चक्रस्य वामतः शंखं दक्षिणे पद्ममेव च। वदनैके मध्यदेशे चतुश्चक्रसबिंदुलः॥

इति वटपत्रशायिमूर्तिलक्षणम्।।

### अथ विश्वंभरमूर्तिलक्षणम्।।

चक्राणां वा≤िप विंशत्या युक्तो विश्वंभरः शुभः। श्यामो द्वादशरंध्रस्तु चतुर्विंशतिचक्रकः।।

विश्वंभर इति ख्यातः सर्वसौभाग्यदायकः। विश्वंभरो हरिःसाक्षात्पारावतपदोपमः॥



Viśvambhara

बहुचक्रांकितो वापि तार्क्य नैकमूर्तिसमन्वितः। पंचरंध्रं स्थूलतरं परुषं बहुचक्रकम्। विश्वरूपमनंन्तं वा पुत्रपौत्रादिकप्रदम्।।

इति विश्वंभरमूर्तिलक्षणम्।।

### अथ गरुडध्वजमूर्तिलक्षणम्।।

स्वर्णशृंगकरं सौम्यं वर्तुलं स्निग्धकेसरम्। चक्रमध्यगतो कृष्णः रेखाबिन्दुसमन्वितमः॥

लक्ष्मीकरो वैनतेय गरूडध्वजसंज्ञिकः।

इति गरुडध्वजमूर्तिलक्षणम्।।

### ।।अथ पीतांबरमूर्तिलक्षणम्।।

स्निग्धगोरोचनाकारः सुवक्त्रे वर्तुलोऽपि वा। पीतांबरधरो देवः साम्राज्यफलदायकः। द्वारदेशे समे चक्रे बहुवर्णसमन्वितः।। ांबरधरो देवः सौख्यैकफलदो≤र्चितः। ागोरौचनाकारो वर्तुलो वदने≤पि वा।।

ांबरधरो देवः साम्राज्यफलदायकः।

ा पीताम्बरमूर्तिलक्षणम्।।

## र सत्यवीरश्रवमूर्तिलक्षणम्।।

र्तुलो ह्रस्वचक्रः सर्वांगे हेमबिन्दुलः। गवीरश्रवा प्रोक्तो सर्वसौभाग्यवर्धनः॥

ं सत्यवीरश्रवमूर्तिलक्षणम्।।

## ा अमृताहरणमूर्तिलक्षणम्।।

ताहरणो देवः नीलोत्पलसमप्रभः। त्रो ह्रस्ववदनो मध्यचक्रोऽतिकोमलः॥

अमृताहरणमूर्तिलक्षणम्।।

## ं चक्रपाणिमूर्तिलक्षणम्।।

गागत्रिवदनः पश्चादेकास्यसंयुतः। पाणिरिति ख्यातः चक्रवर्तित्वदायकः॥

चक्रपाणिमूर्तिलक्षणम्।।

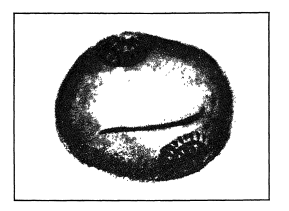
### मायानस्यष्टणसूर्ति लक्षणम्।।

त्रे सुमुखे चक्रे बहुलास्यसमन्ततः। ऱ्पी समाख्यातः पूजकस्य शुभप्रदः॥

मायानारायणमूर्तिलक्षणम्।।

### अथ पुण्डरीकमूर्तिलक्षणम्।।

एकचक्रयुतो वक्त्रे शुक्लवर्णसमन्वितः। पुण्डरीकः समाख्यातः पूजितो मोक्षदायकः॥ इति पुण्डरीकमूर्तिलक्षणम्॥



Parijātahara

### अथ पारिजातहरमूर्तिलक्षणम्।।

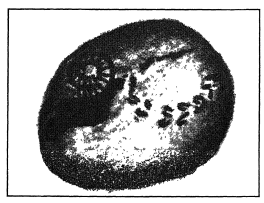
अधोऽपरि द्विचक्राढ्यं पारिजातहरं स्मृतम्। ब्रह्मचर्यव्रतस्थेन पूजनीयं प्रयत्नतः॥

इति पारिजातमूर्तिलक्षणम्।।

## अथ सुदर्शनमूर्तिलक्षणम्।।

शतरेखासमायुक्तं मध्ये चक्रं सुदर्शनम्। सर्वाघौघप्रशमनं नृणां निःश्रेयसप्रदम्।।

पद्माकारं बृहच्चक्रं निम्ननाभिसुदर्शनम्। यतिभिः सेवनीयं तत् स्निग्धवर्णं च रक्तकम्॥ एकचक्रश्शिरोदेशे कृष्णवर्णो मुखे तथा। सुदर्शनः स विज्ञेयः सर्वपापप्रणाशनः॥ इति सुदर्शनमूर्तिलक्षणम्॥



Jagadyoni

## अथ जगद्योनिमूर्तिलक्षणम्।।

द्वारचक्रो रक्तवर्णः जगद्योनिः प्रकीर्तितः। प्रदक्षिणं वर्तुलश्च वनमालाविभूषितः॥

कृष्णवर्णयुतश्चापि धनधान्यसुखप्रदः। इति जगद्योनिमूर्तिलक्षणम्।।

### अथ अव्ययमूर्तिलक्षणम्।।

पूजनीयः प्रयत्नेन शिरःस्निग्धश्च वर्तुलः। बहुवर्णो द्वारचक्रो सौख्यदः पूजितो।व्ययः॥ इति अव्ययमूर्तिलक्षणम्॥

#### अथ अनन्तमूर्तिलक्षणम्।।

चतुर्दशादिप्रभृति विंशात्प्राक्चक्रलांछितः। नानावर्णो ह्यनन्तात्मा नागभोगेन चिह्नितः॥

अनेकमूर्तिसंयुक्तः सर्वकामफलप्रदः। प्रदक्षिणावर्तनववनमालाविभूषितः।।

कृष्णवर्णयुतश्चापि धनधान्यफलप्रदः। दीर्घाकारं महास्थूलं सप्तचक्रसमन्वितम्॥

अथवा≤ष्टचक्रं तु दशचक्रं शुभावहम्। त्रयोदशं महापुण्यं चतुर्दश महाफलम्।।

पीतवर्णं महाकृष्णं श्यामलं बहुवर्णकम्। शंखचक्रगदापद्मवनमालाविभूषितम्।।

अनन्तमूर्तिर्विज्ञेयो सर्वकामफलप्रदः। अनन्तशायिनं स्थूलं चक्रं चन्द्रमिवाद्धुतम्।।

दारिद्र्यनाशनं पुंसां आयुरारोग्य मोक्षदम्। शोषभोगसमायुक्तः शिला स्निग्धा च वर्तुला॥

नानावर्णा ह्यनन्तः नागभोगेन वेष्टितः॥ इति अनन्तमूर्तिलक्षणम्॥

## अत त्रिमूर्तिलक्षणम्।।

बहुवर्णो द्वारचक्रः सौख्यदः पूजितोऽव्ययः। ऊर्ध्वाधस्तात्त्रिवदनः षट्चक्रः श्यामलो विभुः॥

175

त्रिमूर्तिरिति विख्यातः सर्वसौभाग्यदायकः। चक्रत्रयसमानो वा त्रिमूर्तिः स्याच्छुभप्रदः॥ अष्टोत्तरे यदि भवेद्द्वे द्वे चक्रे सुशोभने। एतद्धरिहरं विद्यानृणां दारिद्र्यदं क्रमात्।। चतुश्चक्र हरिहरो द्विमुखोऽर्ध्वं तथाऽप्यधः। विनश्यति गृहस्थानां धनं क्षेत्रं कुलं क्रमात्।। शिवनाभयुतो मूर्ध्नि पृष्ठे वाऽपि भवेद्यदि। यस्तद्धरिहरं प्रोक्तं सर्वसौभाग्यदायकम्।। शिवनाभयुतः पार्श्वे वामे वा दक्षिणेऽपि वा। स च शंकरपूर्वः स्यान्नारायण इतीरितः॥ एकवक्त्रो द्विवक्त्रो वा शिवलिंगयुतो भवेत्। चंद्रगंगासमायुक्तः वर्णद्वयसमन्वितः। स च शंकरपूर्वः स्यान्नारयण इतीरितः॥ द्विलिंगो वा त्रिलिंगो चतुःपंचादिलिंगवान्। ततः शंकरनामा स्यादेवदेवत्वदायकः॥ लिंगैः पंचभिरावृत्तो षड्भिर्वा सप्तभिश्च वा।

### अथ स्वयंभूमूर्तिलक्षणम्।।

मूर्धि वर्तुलरेखाभिरावृतो नीलवर्णवान्। दीर्घास्यः पृथुचक्रस्तु स्वयंभूरिति विश्रुतः॥

तत्तन्मूर्तिफलं प्रोक्तं मया वक्तुं न शक्यते॥

इति हरिहरमूर्तिशिवनाभमूर्तिलक्षणे उच्येते॥

केवलं मोक्षफलदः अर्चकस्य न संशयः। परमेष्ठी तु शुक्लाभः चक्रपद्मसमन्वितः॥ द्विधा कृतस्तथा पृष्ठे सुषिरं वाऽपि वर्तुलः। पीतवर्णयुतो वापि भुक्तिमुक्तिफलप्रदः॥ चतस्त्रे यस्य दृश्यंन्ते रेखाः पार्श्वसमीपतः। द्विचक्रो मध्यदेशे तु सा शिला स्याच्चतुर्मुखी॥ इति स्वयंभुमूर्तिलक्षणम्॥

#### अथ पितामहमूर्तिलक्षणम्।।

पितामहश्चतुर्वक्त्रो ह्यष्टचक्रसमन्वितः। अमुखः स्वर्णबिन्दुश्च स्वर्णगर्भः प्रकीर्तितः॥ इति पितामहमूर्तिलक्षणम्॥

### अथ हिरण्यगर्भमूर्तिलक्षणम्।।

हिरण्यगर्भं परमं पिवत्रं भुवि दुर्लभम्। अन्तर्ध्वनिसमायुक्तं कृष्णवर्णः सुवृत्तकम्।। वर्तुलो ह्रस्ववदनश्चक्रमध्येऽतिकोमलः। श्रीवत्संकमलाकारलांछनं चक्रपार्श्वके।। हिरण्यगर्भो विख्यातः पृथुनाभिसमन्वितः। हिरण्येन विमिश्रस्तु कीर्तिदः कुलवर्धनः।। इति हिरण्यगर्भमूर्तिलक्षणम्।। शिवेत एव। यन्मः। प्रणम्पना पिकाना भंश्री रुष्टुं। जग्ने प्रभुं ने के निक्र प्रमान द्वित्र लाक्यश्रस्ति रुष्ट्र निक्र निक्र प्रमान के काणाना रहा प्रचा स्मान के मान हो प्रचा स्मान के मान हो प्रमान के काणा हो। मान तथा से ने प्रमान के मान के काणा है। रुपार सर्व में ने विषया मिसा प्रमान के काला है।

भोकाचतुर्विश्वमारे छारोग दशर ताम्लः सीताराम स्यत्त आपिदश में दाः प्रकीति तः एडा भिरामस्वन्म ध्ये द्वादशादश पं एतः अपेक दिशि खतः पं य पं एम् तिश्य क्रिक्रि रिशमता यत्त भेदा शिम्मक्रस्यादि यं के दिवि धंस्मृते देवा श्री शर ति वीरा दश के द क् लांतकं मोपाल क्षेत्र वि लाइ दृष्ट्यम इति क्रमा तुरामपं स्व व्वाण हो बलशा स्वितः परः टी कुं। रामम् ति गलु भं भकार अदश्लिकी ता रामम् ति गलु भन्न का र हुं ने र उले दुर्वि ने दले देवे होती सरामम् ति गलु छु कयक्रसी ता रामम् ति गलु भन्न का र हुं ने र उले दुर्वि ने दले देवे होती सरामम् ति गलु छु कयक्रसी ता रामम् ति गलु भन्न का र होति श्री ना सम्मित्र में स्वाता सम्मित्र स्वाता सम्भित्र स्वाता सम्मित्र स्वाता सम्मित्र स्वाता सम्मित्र स्वाता सम्मित्र स्वाता सम्मित्र सम्मित्र स्वाता सम्मित्र सम्मित्र सम्मित्र स्वाता सम्मित्र सम्मित्र

## अथ सीरपाणिमूर्ति लक्षणम्।।

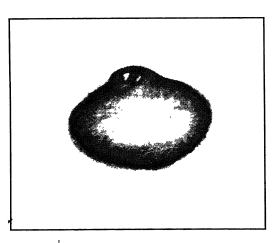
सर्वत्र रक्तवर्णः स्यात्पीतनीलाभवर्जितः। सुचक्रो द्वारचक्रो वा सीरपाणिः शुभप्रदः॥ इति सीरपाणिमूर्तिलक्षणम्॥

## अथ प्रलंबघ्नमूर्तिलक्षणम्।।

एकचक्रस्तु वदनो रक्तवर्णसमन्वितः। प्रलंबघ्न इति ख्यातो पूजितो मृत्युदायकः॥ इति प्रलंबघ्नमूर्तिलक्षणम्॥

## अथ नरमूर्तिलक्षणम्।।

नरमूर्तिस्तु भगवान्नतसीकुसुमप्रभः एकनाभिसमोपेतः अक्षसूत्रं तु पार्श्वके॥ इति नरमूर्तिलक्षणम्॥



Śivanābha

### अथ शिवनाभिमूर्तिलक्षणम्।।

कुर्माकृतिरधोभाग लिंगभागो खुरान्वितः। शिवनाभिरिति ख्यातो भुक्तिमुक्तिफलप्रदः॥

गजकुंभसमा दृश्यते मध्यभागतः।

शिवनभिरिति ख्यातः दुर्लभः सर्वकामदः॥

इति शिवनाभिमूर्तिलक्षणम्।।

### अथ अघोरमूर्तिलक्षणम्।।

सर्वतो लोहिताकारो मूर्ध्नि रक्तजटाशशी अघोरा सा परित्याज्या गृहीभिस्तस्य पूजने॥ इति अघोरमूर्तिलक्षणम्॥

### अथ सद्योजातमूर्तिलक्षणं।।

हेमवर्णसमायुक्ता हेमवर्णसमुज्वला। मस्तके गोखुराभा सा चंद्रगंगासमन्विता। सद्योजाताभिधा श्रेष्ठा पुत्रपौत्रधनप्रदा।। इति सद्योजातमूर्तिलक्षणम्।।

## अथ वामदेवमूर्तिलक्षणम्।।

किंचित्किपिलसंयुक्ता रक्तर्णा श्वेतवर्णजटायुता। वामदेवाभिधा श्रेष्ठा ऋषिभिः पूजिता सदा।। इति वामदेवमूर्तिलक्षणम्।।

## अथ महेशानमूर्तिलक्षणम्।।

नीलजटाकुला पार्श्वे रेखासमोपेता महेशानाभिधा भवेत्।

इति तत्पुरुषमूर्तिलक्षणम्।।

# तत्पुरुषमूर्तिलक्षणं।।

पूर्वे विद्युज्जटायुक्ता ऊर्ध्वं पिंगजटा शशी। तत्पुरुषाभिधानः स्यादुर्लभा सर्वकामदा।।

इति तत्पुरुषमूर्तिलक्षणम्।।

# अथ सूर्यमूर्तिलक्षणम्।।

बाह्ये वा≤भ्यन्तरे वा≤पि चक्रद्वादशसंयुता। सूर्यमूर्तिः खगेशान सर्वव्याधिविनाशनी॥

इति सूर्यमूर्तिलक्षणम्।।

## अथ हैहयमूर्तिलक्षणम्।।

गर्भागारे चतुश्चक्रं पद्मे द्वे दक्षिणे बहिः। हैहयाधिपतिर्नाम सर्वसिद्धिप्रदायकः।।

इति हैहयमूर्तिलक्षणम्।।

### अथ दत्तात्रेयमूर्तिलक्षणम्।।

कृष्णवर्णयुतः सोऽपि दत्तात्रेयाभिदो भवेत्।। इति दत्तात्रेयमूर्तिलक्षणम्।।

## विष्वक्सेनमूर्तिलक्षणम्।।

एकचक्रयुतो वक्त्रे बहुवर्णसमन्वितः। विष्वक्सेन इति ख्यातो गमनैकफलप्रदः॥

इति विश्वक्सेनमूर्तिलक्षणम्।।

### अथ क्षीराब्धिशयनमूर्तिलक्षणम्।।

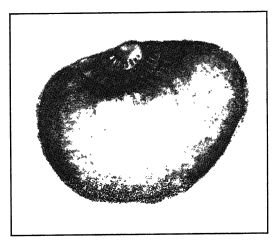
एकचक्रस्तु वदने पंचायुधलसत्तनुः। रेखाया वर्तुलः पृष्ठे क्षीरकांतिसमन्वितः॥

चक्रस्यो≤भयपार्श्वे तु फणिपंकजशोभितः।। सुवर्तुलश्च सुस्निग्धः क्षीराब्धिशयनः शुभः।।

इति क्षीराब्धिशयनमूर्तिलश्रणम्।।

## अथ सालग्राज्ञूनाफद्मक्रोकानि॥

एवं लक्षणसंपन्ना शिलाश्चक्राद्यलंकृताः। पूजयेद्यः त्रिसंध्यं च स मुक्त इति निर्णयः॥



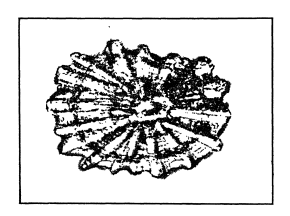
Sudarshana

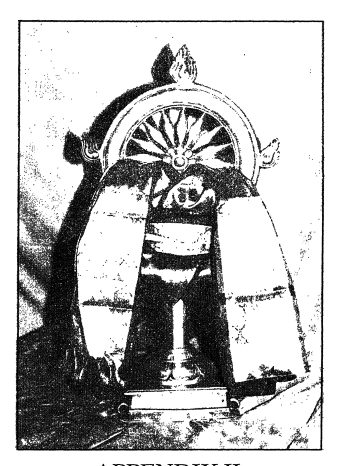
इष्टा यस्ये या मूर्तिः स तां यत्नेन पूजयेत्। पूजियत्वा फलं संयक् प्रापोतीऽह परत्र च॥

सालग्रामाः समाः पूज्याः विषमा न कदाचन।

विषमे त्वेक एव स्यात्समे द्वे न कदाचन॥ द्वादशैव शिला यो वै सालग्रामसमुद्भवाः। अर्चयेद्रैष्णवो नित्यं तस्य पुण्यमनन्तकम्। किं पुनः बहुशोऽक्तस्तु पूजयेद्वैष्णवो नरः॥ सालग्रामोद्धवशिलानिर्मितं यत्र नीयते। तस्य दर्शनमात्रेण सर्वान् कामानवाप्नुयात्।। खंडितं मुंडितं चैव पार्श्वभिन्नं द्विधा स्थितम्। सालग्रामसमुद्भूतं शिलामात्रं न दोषभाक्।। न प्रतिष्ठा न संस्कारो न प्रायश्चित्तमेव च। नोपचारापचाराश्च विद्यन्ते वै खगाधिप॥ मूर्त्यन्तरं तु बिंबेषु न यष्टव्यं तदेववत्। सालग्रामशिलायां तु यष्टव्याः सर्वमूर्त्तयः॥ चक्रांकितशिलासार्धं द्वारकायां समुद्भवाम्। यः पूजयेदनुदिनं स याति परमां गतिम्।। सालग्रामशिला यत्र यत्र द्वारवतीशिला। शंखं तु तुलसीपत्रं तत्र सानिहितो हरिः॥

सालग्रामोद्भवो देवो देवो द्वारवती भवः।
उभयोः संगमो यत्र ब्रह्महत्या व्यपोहित।।
सालग्रामिशलां प्राप्य स गयायां स्नानमाचरेत्।
नश्यन्ति सर्वपापानि ब्रह्महत्यायुतानि च।।
विष्णुपादोदकं नित्यं शिरसा धारयेत्पिबेत्।
नियमेनापि यो मर्त्यः स याति परमं पदम्।।
अग्निष्टोमसहस्त्रस्य वाजपेयशतस्य च।
तत्पुण्यं लभते नित्यं विष्णोर्नैवेद्यभक्षणात्।।
तप्तं हुतं तथा दत्तं अर्चनं च ततः क्रिया।
सालग्रामसमीपे तु सर्वं कोटिगुणं भवेत्।।
सालग्रामिशलाचक्रं यो दद्याद्दानमुत्तमम्।
भूदानं तेन दत्तं स्यात्सशैलवनकाननम्।।
सालग्रामिशलास्तोत्रं यः पठेद्दिनमुत्तमम्।
सर्वपापविनिर्मुक्तो विष्णुलोके महीयते॥
इति सालग्रामलक्षणं समाप्तम्।।





APPENDIX II

# SĀLAGRĀMA-LAKSHAŅA

## अथ सालग्रामलक्षणमुच्यते।।

करुणालहरीपूर्णं कर्णान्तायतलोचनम्। राममिन्दीवरश्यामं ध्यायेदिष्टार्थसिद्धये।।

श्रीकृष्णं गोपिकानाथं प्रणम्य जगतां प्रभुम्। ग्रन्थान् बहु समालोक्य सारं संगृह्य यत्नतः॥ गरुत्मते विष्णुनो इक्तं ब्रह्मणा नारदाय च। सालग्रामशिलातन्त्रं ग्राह्यं ग्राह्यफलं तथा। तारं चक्रं तथा क्षेत्रं मूर्तिलक्षणं तथा। भेदं च सर्वमेवात्र वक्ष्ये इहं साधुसम्मतम्।।

## श्रीभगवानुवाच।।

गण्डक्याश्चोत्तरे तीरे गिरिशालो हरिप्रियः। तत्क्षेत्रं हरिसान्निध्यात् क्षेत्राणामुत्तमोत्तमम्।। योजनद्वादशायामं बल्यतीर्थसमाकुलम्। (ब्रह्मविनिर्मितम्॥)

तस्योत्तरे गिरेः पादे हरिप्रीतिकरा शिलाः। चक्राङ्किता समभवत् निहिता वजकीटकाः॥

मच्चक्रचिह्नकास्तत्र तरवोऽपि खगेश्वर। तस्य क्षेत्रस्य माहात्म्यं मया वक्तुं न शक्यते॥

जन्तवो₅पि च तत्रस्था मत्पदं सम्प्रयान्ति हि। चक्रनद्यां गिरिवरादानीय च शिलाः सदा॥

गण्डक्यामपनुद्यन्ते सालग्रामशिलाः सदा। ताः शिलाः पुनीयाश्च चातुर्वर्ण्यफलप्रदाः॥

मूर्तयो विविधाः प्रोक्ता जलजाः स्थलजास्तथा। जलजाः कोमलाः स्निग्धाः स्थलजाः परुषाः स्मृताः॥

मूर्तयः पुष्टिदाः स्निग्धाः परुषा मोक्षदाः स्मृताः।

त्रामस्त्वाशिलरूपत्वात् तदाप्रभृति तन्नगः। सालग्रामभिधस्तत्र प्रथितो भुवनत्रये।।

#### तार्क्यः॥

याः शिला न गता नाथ रथचक्रेण लाञ्छिताः। तत्कारणं मम विभो कथयस्व दयानिधे।।

#### श्रीभगवानुवाच।।

शृणु तार्क्य महाभाग वक्ष्ये तत्साधु पृच्छ्यते।

गण्डकीरूपात् पातालगङ्गायामुत्थिता यदा।।

The river Gandaki is described here as having originated from Pātālagangā as a rivulet:

तस्माद् सलिले सेचनात्तं नगोद्भवाः। तत्र तान्ययसा सिक्ता पाषाणाश्चक्रलाञ्छिताः॥

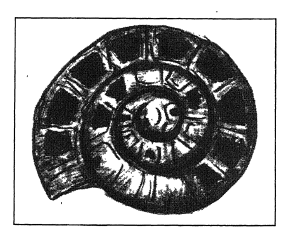
विष्णुस्वरूपाः केचित्तु केचिच्चिद्रूपलास्तथा। गण्डूषान्तर्गतास्तत्र बिन्दवः कीटतां ययुः॥

ते कीटा वजकीटा व्याद्रिदीर्घाः सूक्ष्माः सुपेशलाः॥

तन्नदीजातपाषाणाद् बाधजान्मद्गर्भजांस्तथा। षष्टिवर्गश्चक्ररूपात् कुर्वन्त्यन्ततस्ततो इशममताम्।।

एककीटा द्विचक्रं स्याद्द्विकीटा च चतुष्टयम्। त्रिकीटा यत्र षट्चक्रं चतुष्कीटा≤ष्टचक्रकम्॥

The above verses, which are very corrupt, suggest that the water particles inside the crevices assume the form of vajra-kīṭas, subtle and thin, and that there are sixty varieties of chakra-formation that these creatures make, before they become stones in character. Each Kīṭa is said to be responsible for two chakras. The chakra may be inside the stone or outside. The chakra made by hiraṇyagarbha-kīṭa, the creature with gold in side it, is regarded as the best.



Ammonite

The differences with regard to colour are enumerated now. The possible coloures are white, blueblack, black, blue, yellow, copperhue, red, tawny, honey-colour, and multi-colour. The stones may also be stained, ash-coloured, faded or discoloured; they may also be highly coloured.

बाह्यतश्चान्ततो चापि चक्राणां स्थितिरीदृशी। जलचक्रं महापुण्यं यौवनं तु शुभावहम्।।

वृद्धचक्रं चाल्पपुण्यं चक्रहीनं तु निष्फलम्। हिरण्यगर्भकीटेन निर्मितं चक्रमुत्तमम्।।

पीठपद्मादिभेदेन चक्रं बहुविधं भवेत्। श्वेता श्यामा तथा कृष्णा नीला वाप्यतसीनिभा।।

हेमपीतं हरिद्राभं गौराभां कांस्यपाण्डरा। रक्ताः नीलाः कपिला लोहिता मधुपिङ्गला।। कर्बुरा बहुवर्णा च कलङ्का धूम्रकर्णिका। अतिवर्णा विवर्णा च तथा स्यान्निजवर्णिका॥

Now the varieties of deity specific śālagrāmas are mentioned with regard to their respective colours:

1. White - Vāsudeva-mūrti

2. Turmeric - Nārāyaṇa-murti

3. Golden

yellow - Hiranya-garbha

Bright yellow - Śridhara

Blue
 Black - Nārāyaṇa

6. Jet black - Vishnu, Krshna

7. Bluish - Damodara and Aniruddha

8. Honey

colour - Mādhava

9. Red - Samkarshana

10. Tawny - Narasimha

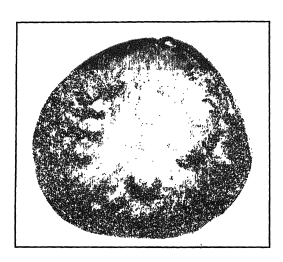
11. Multi-

colour - Ananta

12. Burnished

gold - Vāmana

The white-coloured stones bestow on the worshipper emanicipation, bluecoloured ones wealth, blue-black celebrity, yellowish wealth and red sovereignty.



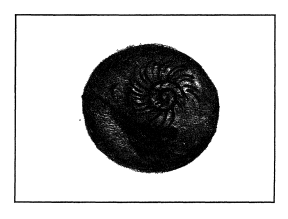
इत्येवं वर्णभेदेन ज्ञेयाश्चक्रांकिताश्शिलाः।
क्षेत्रं तु वासुदेवस्य श्वेतवर्णं प्रचक्षते॥
श्रीमन्नारायणक्षेत्रं हरिद्राभं सगौरवम्।
हेमं हिरण्यगर्भं स्यात् श्रीधरं पीतमुच्यते॥
श्यामं नारायणं ज्ञेयं कृष्णं विष्णुं तथैव च।
दामोदरं तु नीलाभं अनिरुद्धं तथैव च॥
मध्वाभं माधवं ज्ञेयं रक्तं संकर्षणं तथा।
वर्णतः किपलं सर्वं नारिसंहं प्रचक्षते॥
बहुवर्णमनन्तं स्याद्वामनं रुम्कसन्निभम्।
क्षेत्रं किथतिमत्येव वर्णतो विनतासुत॥
श्रेतं मोक्षप्रदं चैव नीलं लक्ष्मीप्रदायकम्।
पुष्टिदं विविधं चैव श्यामं कृष्णं कीर्तिप्रदं सदा॥
गौरवर्णं धनकरं हेमवर्णं तथैव च।
गाएडरं कीर्तिदं किपलादक्तं राज्यप्रदायकम्॥

The acceptable śālagrāma stones must be blue-black or black, yellow or red; they must be smooth, subtle, cold to touch, round in shape, or elevated on top. The Chakras which are on the left side, or at the openings, are to be preferred. The openings (or mouth) on the right side betokens well, as also a deep crevice. The stones with many chakras are good.

क्षेत्रणां निर्णयं वक्ष्ये वर्णभेदेन नारद।
स्निग्धं सूक्ष्मं शीतालाङ्गं वृत्तमुन्नतमस्तकम्।।
श्यामं कृष्णं तथा पीतं बहुचक्रं च लोहितम्।
वामचक्रं द्वारचक्रं च दक्षिणं वदनं चात्र गह्लरम्।।
एते ग्राह्या विशेषेण साधकस्य धनप्रदाः।

The smooth śālagrāma secures accomplishment of spiritual pursuits; the small one provides material affluence, the sālagrāma cool to touch bestows happiness, the round one promises fulfilment; the blue-black stone bestows success in all enterprises, the dark-coloured one will secure celebrity; the white stone bestows salvation, the yellowish-hued stone gives wealth while a multicoloured stone will cause pleasures and the red stone brings forth sovereignty. The Chakra on the left side or in the middle will increase

progeny, the chakra at the opening will provide celebrity, and a deep crevice in the stone will bring about emancipation. The mark of vana-mala will secure the happiness of the spouse, and the mark of lotus will bring about affluence in cattle, corn and money. Material prosperity and spiritual welfare are obtained by worshipping śālagrāma stones which are stout but not worn out, broken, stained or extremely black. The stones must be stable when placed on a plate. The best stones are those that resemble jambū (rose apple fruit) or āmalaki (emblica myrobalan), and have two small discus marks.



स्निग्धं सिद्धिप्रदं नित्यं सूक्ष्मं द्रव्यफलप्रदम्।। सन्तोषदं शीतलाङ्गं वृत्तं सिद्धिप्रदायकम्। कर्मसिद्धिप्रदं श्यामं कृष्णं कीर्तिक(रं) सदा।। श्वेतं मोक्षप्रदं चैव पीतं धनकरं सदा। सुखदं बहुवणें च रक्तं राज्यप्रदं तथा।। वामचक्रं मध्यचक्रं पुत्रपौत्राभिवृद्धिदम्। कीर्तिप्रदं द्वारचक्रं मोक्षदं स्यात्सगह्वरम्।। वनमालया युतं चापि दारसौभाग्यदायकम्। पद्मादियुक्तं सौभाग्यधेनुधान्यधनप्रदम्।। स्थूलं न कृशं भिन्नं नातिकृष्णं न कल्मषम्। स्थिरासनयुतं चापि राज्यभोगापवर्गदम्।। चक्रैः सकेसरैर्युक्तं पञ्चभिः समलंकृतम्। वनमालालाञ्छितं च यत्रास्ते श्रीसहायवान्।।

तस्मिन् गृहे न दारिद्र्यं न चोरादिभयं तथा। अग्निपीडनदुर्ग्रहादिपीडनं न भविष्यति।।

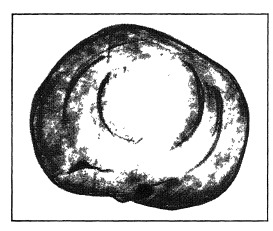
जम्ब्वामलकतुल्या सूक्ष्मचक्रद्वयान्विता। तस्यामेव सदाकालं हरिरास्ते श्रिया सह॥

The size of the aperture must be in due proportion to the size of the stone. A small aperture in a large stone or a large aperture in a small stone is not meritorious.

यथा यथा शिलाधिक्यं बिलाधिक्यं तथा तथा।। इति ग्राह्मवर्गः।।

The sālagrāmas that are not suitable for worship are:

रयक्र दो उने क्रिको जीरो दुस बी भी हुने को द्वा दु ११ ० २१ च्या के सी का राम लक्षणा भो का देन व्यक्त वह ने भ्य तुश्य का मुनर है जो पंचा का कु दो छ श्रेष्ठ जन्म मर से युतः वन माला भा ते हैं वसी ताराम म की भितः । स ने सो भा राम है जो कुः स ने मिल म म है ५ छ के ए वह न दो हो गम तो हुन ह न दे हो हो पा ते मुगा के ते मिल के रे छ के कु रो रे के कु रो रे के जा रे रे छ के कु रो रे के कु रो रे छ के कु रो रे के कु रो रे छ के पा में रे रे छ के कु रो रे छ के पा में रे रे छ के रे रे छ के पा में रे रे छ के रे रे छ के पा में रे रे छ के रे रे रे छ के पा में रे रे छ के रे रे छ के पा में रे रे छ के रे रे छ के पा में रे या मान पा में से से है सा या मान को या में या मार ते श्री सा राम मान प में में रे रे छ के पा में रे रे छ के पा में रे रे छ ले है से पा में से से है सा या मान लो या में रो रे रे शित है या मान प म



Varjya-śilā

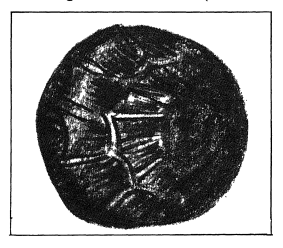
- (1) the fierce-looking
- (2) the ugly and ungainly in shape
- (3) having a chakra at the bottom
- (4) having chakra at the corner (or chakra which is triangular in shape)
- (5) having overlapping chakras
- (6) having no chakras at all
- (7) having a crooked chakra
- (8) having the chakra which is broken
- (9) having the chakra which is damaged by fire.
- (10) having an aperture at the bottom

with no chakras inside it.

- (11) ashy coloured, stained, very red or tawny coloured like honey.
- (12) split stones or with damaged 'lips' (at the entrance)
- (13) the damaged ones

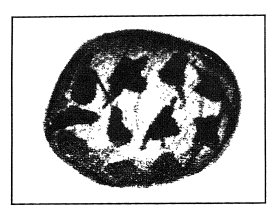
अथाग्राह्यान् प्रवक्ष्यामि सालग्रामस्य लक्षणान्। करालं विकरालं च तिर्यक्चक्रं विदिङ्मुखम्।।

कोणचक्रं बद्धचक्रमचक्रं वक्रचक्रकम्। भिन्नचक्रं भुग्नचक्रमधोबिलमचक्रकम्।।



धूम्रं तथाऽतिरक्तं च कलङ्कं मधुयपिङ्गलम्। स्निग्धवर्णं स्फुटितं भग्नोष्ठं व्यथितं तथा।।

अनेकमूर्तयः सन्ति तन्न लक्षणलिक्षताः। वैलक्षण्यं विशेषेण ज्ञातुं शक्यं न वै कलौ॥



Bahu-chhidra

वर्णरूपाद्यवयवैः प्रमाणबललाञ्छनैः। द्वारदेशविभागैश्च भेदः केषाञ्चिदुच्यते॥

मत्स्याद्याः केशवाद्याश्च हयाद्याः कपिलस्तथा। यज्ञभक्तः शिलाभेदो मुकुन्दो हंस एव च॥

लक्ष्मीपतिर्देवो वटपत्रशयस्तथा॥

विश्वम्भरो विश्वरूपो गरुडध्वज एव च। पीताम्बरधरश्चैव सत्यो वीरश्रवास्तथा।।

अमृतांशुश्चक्रपाणिः मायानारायणस्तथा।

इत्येता हरिमूर्तयः त्रिमूर्तिहरिपूर्वश्च

हरिशङ्करपूर्वकाः॥

नारायणः स्वयंभूश्च परमेष्ठिश्चतुर्मुखः।

पितामहः स्वर्णगर्भो गरुड एव च॥

बलरामः सीरपाणिः प्रलम्बघ्नो नरस्तथा।

शिवनाभिरघोरश्च सद्योजातस्तथैव च॥

वामदेवस्तथे₅शानः तत्पुरुषः सूर्य एव च। हैहयश्च तथा दत्तात्रेयश्चेत् चर एव च।।

क्षीराब्धिशयनश्चैव अनेका मूर्तयः स्मृताः। मूर्त्यन्तरलक्षणं तासां दर्शियष्ये पृथाक्पृथक्।।

वक्त्रचक्रशिलाशुद्धिसंयुक्ताः उक्तलक्षणैः। कैश्चिन्यूनापि सा मूर्तिरुत्तमा सिद्धिदायिनी।।



## अथ मतस्यमूर्तिलक्षणं वक्ष्ये।।

दीर्घाकारयुताः स्निग्धा द्वारमध्ये द्विचक्रयुक्। चक्रमेकं तथा पुच्छे दक्षिणे शफराकृतिः॥

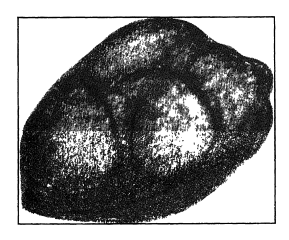
वामे प्रदृश्यते वापि मत्स्यमूर्तिरुदाहृता। मत्स्याकृतिमुखा यत्र संदृश्यते चक्रकाश्रवत्।।

सिबन्दुमालाढ्या मत्स्यमूर्तिः शुभप्रदा। मत्स्याकारं महास्निग्धं कांस्यवर्णयुतं तु वा।।

शिलायां द्विचक्रः पुच्छश्चेकं मत्स्यमूर्तिः

शुभप्रदा।

आस्ये मध्ये द्विचक्रं च पृष्ठे वा सुषिरं भवेत्। पृष्ठभागे चैकचक्रं मत्स्यमूर्तिः शुभप्रदा।।



## अथ कूर्ममूर्तिलक्षणम्।।

कूर्मः समुन्नतः पृष्ठे श्वेताभः खुरान्वितः। आस्ये द्विचक्रयुक्तं च कूर्माभो शुभप्रदः॥ भिन्दुत्रययुता पृष्ठे शङ्ख्वचक्रयुताः पि वा। दीर्घदाक्षिणवामे स्यात्तत्र चक्रद्वयान्विता॥ कुण्डलत्रययुक्ता च दुर्लभाः सर्वकामदाः। वृत्तायता कूर्ममूर्तिः कनकच्छिवसंयुता॥ आस्ये चक्रद्वयोपेता चक्रस्योः भयपार्श्वतः। स्नुहिपुष्पाकृतिवीपि खगेशान शुभप्रदा॥ वर्तुलाकारमलंकारा दीर्घद्वारा द्विचक्रयुक्। नाभिचक्रयुता वापि कूर्माकारस्तु पार्श्वतः॥ स्थिरासनोः न्नतः पृष्ठे नीललोहितवर्णका। कूर्ममूर्तिरित ख्याता पुत्रपौत्राभिवृद्धिदा॥

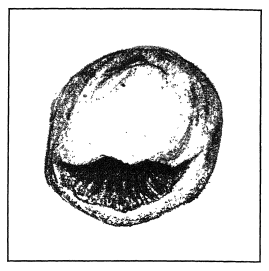
कूर्मस्तथो₅न्नतः पृष्ठे वर्तुलश्चक्रशोभितः।
हरितं वर्णमाधत्ते दद्यात्फलमनुत्तमं।।
स्थूलं तु निबिडाकारं श्यामवर्णं सचक्रकम्।
कर्बुरं वाथ कपिलं श्यामं वा कूर्ममुच्यते॥
तुरङ्गमसमाकारा चक्राब्जवनमालिका।
श्यामला हेमबिन्दुश्रीः महाकूर्मः सुदुर्लभः।
वर्तुलं मकराकारं दीर्घद्वारं तु पार्श्वके॥
अण्डद्वयसमायुक्तं रेखाशाङ्खादिसंयुतम्।
दीर्घदक्षिणवामा स्यादास्या चक्रं समीपतः॥
कूर्ममूर्तौ वराहं स्याद् दुर्लभं सर्वकामदः।
चक्रं नाभौ तु संलग्नं नीललोहितवर्णकम्॥
स्थिरासनं नमत्पृष्ठं कूर्मं पुत्राभिवृद्धिदम्।
सुवृत्तं सूक्ष्मवदनं द्वारं चक्रद्वयान्वितम्॥
नीलोत्पलदलश्यामं पृष्ठमध्ये समन्वितम्।
स्वर्णरेखायुतं वापि कूर्मं भुवि सुदुर्लभम्॥

### अथ वराहमूर्तिलक्षणम्।।

अतसीकुसुमप्रख्यं नीलोत्पलिनभं तु वा। दीर्घाकारं तु तद्दीर्घद्वारयुक्तं सदाब्जकम्॥ पृष्ठोऽन्नतं च दीर्घास्यं वामतश्चक्रमुन्नतम्। स्वणरेखासमायुक्तं वराहाकृतिरेव वा॥

वराहमूर्तिरित्युक्तं राज्यलक्ष्मीप्रदं नृणाम्। वनमालायुता लक्ष्मीवराहः परिकीर्तितः॥ पुत्रपौत्रप्रदा नित्यं भूधनज्ञानवार्धिनी। अरचक्रान्वितं सदैकदंष्ट्रं समुच्छ्रितम्।। अङ्कशाकारवदनभूवराहं शुभप्रदम्। सुखासनं सुभूताभं सूक्ष्मरन्धं सुचक्रकम्॥ सुदंष्ट्राभ्यां समेतं च वराहं धरणिप्रदम्। दीर्घघोणसमायुक्तमेकदंष्ट्रं सुनिर्मलम्।। वनमालायुतं लक्ष्मवराहः परिकीर्तितः। लक्ष्मीवराहो विज्ञेयो रक्तबिन्दुसमन्वितः॥ मध्यदंष्ट्रादिसंयुक्तः सर्वकामफलप्रदः। दीर्घास्यं श्यामलाकारं पृथ्वीवलयवेष्टितम्।। द्वारदेशे लसच्चक्रं वराहं पुष्टिदं नृणाम्। दीर्घदक्षिणवामास्यं द्वारचक्रं समीपगम्॥ बिन्दुद्वयसमायुक्तं शङ्खरेखारिलाञ्छितम्। श्यामवर्णसमायुक्तं वामे वलयवेष्टितम्।। पञ्चकूर्मं पूर्ववराहः सर्वभाग्यप्रदो नृणाम्। इन्द्रनीलानिभा ज्ञेया स्थूलरेखात्रयान्विता॥ वराहमूर्तिर्विज्ञेया दुर्लभा सर्वकामदा। अधोवक्त्रमतिस्निग्धं पृष्ठोन्नतमपीतकम्। वराहं धान्यफलदं सर्वैराराधनीयकम्।।

सुमुखं सूक्ष्मवक्त्रं च उन्नतं मस्तकोपरि। त्रिबिन्दुना समायुक्तं वराहं तु धनप्रदम्।।

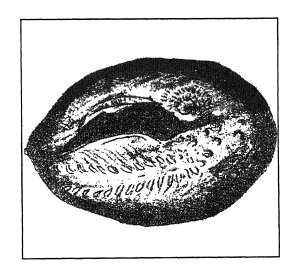


Narasimha

घोणरूपा वराहास्या चतुश्चक्रसंयुता। दद्यात्स मोक्षसंसिद्धिं ब्रह्मचर्येण पूजिता।। मत्स्यादिसर्वमूर्तीनां वराहः श्रेष्ठ उच्यते।। अथ नक्ष्यंस्थूर्दिलक्षणम्।।

तत्र द्विविधौ लक्ष्मीनृसिंहाख्यौ तदुच्यते। वामपार्श्वे स्थिरे चक्रे कृष्णवर्णः सिबन्दुकः॥ लक्ष्मीनृसिंहो विख्यातः सर्वभाग्यप्रदो नृणाम्। नारसिंहं बृहद्वक्तं किपलं कनकप्रदम्॥ लक्ष्मीनृसिंह तन्नाम वामे चक्रद्वयान्वितम्। स्थिरा सन्नमत्पृष्ठं यजतामिष्टसिद्धिदम्॥ स्थूलचक्रद्वयं मध्ये गुञ्जालाक्षासवर्णकम्। स्फुटितं विषमश्चक्रं नारसिहं तु कापिलम्।। सम्पूज्य सिद्धिमाप्नोति सभायां विजयी भवेत्। अन्तश्च क्रः बृहद्द्वारं बहुवर्णं बहूदरम्।। पातालनारसिंहाख्यं भिक्षुणामभयप्रदम्। अस्पष्टचक्रमल्पास्यमल्पद्वारिमहोच्यते॥ तत्कुक्षिनरसिंहाख्यं वनवासिभिरर्चितम्। बहुच्छिद्रं भिन्नवक्त्रं वदने कनकान्वितम्।। सिच्छद्रं राक्षसं ज्ञेयं नृसिंहं पापनाशनम्। ब्रह्मचर्यविहीनेन नारसिंहोड र्चितो यदि। व्याधिपीडा भवेत्तस्य विह्नना दह्यते गृहम्।। विस्तृतास्यं मध्यचक्रं वर्तुलं कनकप्रदम्। नारसिंहं गृहस्थानां भीतिदं यतिपूजितम्।। द्विचक्रं द्विमुखं स्थूलं दूर्वाभं चोन्नतं शिरः। दारिद्र्यफलदं पुंसां विद्युज्जिह्नं नृसिंहकम्।। स्थूलं च विवृतास्यं च नीलं वा किपलं पृथु। महाज्वालानृसिंहं तु यतिभिः पूजनीयकम्।। सप्तचक्रं बहुमुखं तत्समन्ततः स्वर्णभूषितम्। सर्वतोमुखमाख्यातं बहुवर्णन्तु मोक्षदम्।।

पुरः पार्श्वे च पृष्ठे च चक्रैरप्युपशोभितम्। अधोमुखिमिति ख्यातं यतीनां मोक्षदं सदा।। सूक्ष्मरन्थ्रं द्विचक्राढ्यं वनमालाविभूषणम्। तद्वालनारसिंहाख्यं नृणां संसारनाशकृत्।। दीर्घाकारं दीर्घचक्रं चषकास्यं बृहत्तनु। विभीषणमिति ख्यातं महादुःखफलप्रदम्।।



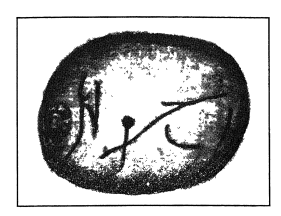
नारसिंहस्त्रिबिन्दुः स्यात् किपलं पञ्चबिन्दुकम्। योगानन्दनृसिंहस्तद् बहुबिन्दुसमन्वितः। बहुवर्णयुतश्चापि भोगमोक्षप्रदो नृणाम्।।

## अथ कः क्यूर्धिलक्षणम्।

अतिह्रस्वो वर्तुलश्च वामनः परिकीर्तितः। अतसीपुष्पसङ्काशो वनमालोपशोभितः॥ आस्यचक्रद्वयोपेतः सर्वभाग्यप्रदो नृणाम्। यो वामनाभिधौ मूर्तौ श्वेतिबन्दुयुतो मुखे।। दिधवामनसंज्ञः स्याद्गोभूधान्यधनप्रदः। अतश्चक्राग्रविलसद्दधिबिन्दुसमन्वितम्। श्यामं वा कृष्णवर्णं वा आस्ये चक्रं समीपगम्।। महावामनिमत्युक्तं दुर्लभं सर्वकामदम्। कृष्णवर्णमतिस्निग्धं बिन्दुनोपरिभूषितम्।। बिन्दुद्वययुतं वापि वनमालायुतं तु वा। ह्रस्वं च वर्तुलाकारं वामनं भुवि दुर्लभम्। कृष्णवर्णमतिस्निग्धं स्पष्टचक्रसमन्वितम्।। ह्रस्वमुन्नतपृष्ठं च दीर्घास्यमितगह्नरम्। स्फुरद्द्विरेखावलयं नाभिचक्रसमन्वितम्।। एतल्लक्षणसंयुक्तं वामनं भाग्यदायकम्। अन्नवृद्धिं प्रजावृद्धिं भूवृद्धिं च ददाति वै॥ मध्यचक्रमतिह्रस्वमतिस्निग्धं च कार्ष्णिकम्। स्पष्टास्यं वामनं तत्स्याद्रचतामिष्टसिद्धिदम्।। वर्तुलं नीलमेघाभं वनमालासमन्वितम्। सूक्ष्मरन्ध्रं बृहत्कुक्षि वामनं भुवि दुर्लभम्।। अतसीपुष्पसङ्काशं बिन्दुनोपरिभूषितम्।

कुण्डलद्वयसंयुक्तं वक्त्रे वा बिन्दुसंयुतम्।।

हस्वं च वर्तुलं चैव वामनं त्वर्थसिद्धिदम्। इन्द्रनीलनिभाकारं वनमालाम्बुजोऽज्ज्वलम्। स्पष्टचक्रद्वयोपेतं वामनं त्विष्टदायकम्।।



Paraśu-rāma

## अथ परशुराममूर्तिलक्षणम्।।

जामदग्न्यस्तु भगावान् द्विविधं परिकीर्तितः। सितकण्ठखुरोपेतं दीर्घाकारं बृहद्विलम्।। भित्तिभागे गते चक्रे वामे वा दक्षिणेऽपि वा। पृष्ठे वा पार्श्वतो वापि रेखादंष्ट्राकृतिर्भवेत्।। स रामो जामदग्न्यः स्यादर्चनीयो महात्मभिः। केवलं लाञ्छितं पृष्ठे परश्चाकृतिरेखया। भित्तिश्चक्रद्वयोपेतः पूजनीयः प्रयत्नतः।।

#### अथ राममूर्तिलक्षणम्।।

आदौ तु सीतारामस्तु द्विविधः परिकीर्तितः। बाणतूणीरचापाढ्यः कुण्डलश्चक्रसमाहितः॥ सूक्ष्मकेसरचक्राढ्यो वीररामः श्रिया सह। दीर्घाकारः श्यामवर्णश्चक्रद्वयमुखान्वितः॥

वामभागे त्वेकचक्रस्सीतारामस्त्रिचक्रकः। दीर्घाकारः कृष्णवर्ण आस्यद्वयसमायुतः॥

चतुश्चक्रैरुपेतो यस्सीतारामो धनप्रदः। आस्यत्रयसमायुक्तः षट्चक्रैः पञ्चभिस्तु वा॥

बाणरेखासमायुक्तः सीतारामः शुभप्रदः। दिव्यबाणसुसंयुक्तश्चापतूणीरसंयुतः॥

करालवदनो रक्तो बिन्दुयुक्तश्चक्रशोभितः। स स्याद्विजयरामाख्यः केसरोपेतचक्रकः॥

मूर्धि मालाधनुर्बाणो पार्श्वे पुरयगस्तथा। हृष्टराम इति ख्यातो भुक्तिमुक्तिफलप्रदः॥

धनुषा तु सुसंयुक्तो द्विचक्रः किञ्चिदायतः। कोदण्डरामो विज्ञेयः शुद्धनीलाम्बुदप्रभः॥

कोदण्डीकुक्कुटाण्डाभः श्यामलः पृष्ठतो₅न्नतः। सव्यापसव्यतूणीरौ पृष्ठे नाभ्यां विराजितौ॥

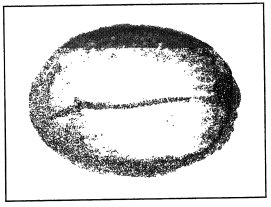
कल्पद्रुमसमायुक्तः पृष्ठे हेमसमन्वितः। श्यामो दाशरिथर्ज्ञेयो दुर्लभो भुवतत्रये॥ रेखाकारधनुर्बाणं स्थूलदीर्घसबिन्दुकम्। नाभिचक्रं बहुच्छिद्रं रामं दाशरिथं विदुः॥ एकचक्रा तु वदने कृष्णवर्णातिशोभना। सा राममूर्तिर्विर्ज्ञेया पूजतामिष्टदायिनी।।

कोदण्डी कुक्कुटाण्डाभः श्यामलः पृष्ठतोन्नतः। रेखाद्वयसमायुक्तो द्वारदेशे खगेश्वर॥

धनुषाकृतिका रेखा दृश्यते पार्श्वतोऽथवा। पृष्ठतो वा भवेद्रामो भीष्मको राक्षसान्तकः॥

जम्बूफलसमाकारं कृष्णवर्णसिबन्दुकम्। ललाटे हेमरेखा च बिन्दुना धनुषा युतम्।।

गोपालक्षेत्रमुत्पत्या तद्रामस्य च लक्षणम्। अपुत्रो लभते पुत्रं धनकामो लभेद्धनम्।।



Gopāla-Rāma

कृष्णवर्णो धनुः पार्श्वे वनमालोपशोभितः। भासत्रयसमायुक्तः स्वर्णबिन्दुश्च मस्तके।। जानकीवल्लभो रामो सर्वसिद्धिप्रदो₅र्चताम्।। गिमलस्वणिबंदुउंटागिगंदुणादल दे रिवउंटागिकं निमलिआगिलमे। गलिलागिले आगिले कार रादेंदागि गेद्र क्षित्र महित्व दे स्वादे में हे का दे दे दे दे हो दे ता महित्व का प्रमान के प्रमान के दे हैंदि रे हों दागि के हुण रमव निमान हो प्रमान के दे हैंदि रे हों दागि के हुण रमव निमान हो प्रमान के दे हैंदि रे हों दागि के हुण रमव निमान हो प्रमान के दे हैंदि रे हों दागि के हुण रमव निमान हो प्रमान के कि स्वादित के लिल के प्रमान के प्रमान के दे हैंदि रे हों दागि के हुण रमव निमान हो प्रमान कि क्षण कि का मान के प्रमान के दे हैंदि रे हों दागि हैंदि हैंदि हों के प्रमान के प्र

द्रविद्यामप्रवागमम् तिस्वणाभ्यामामस्ति जाः । शिक्षाम् विद्या अस् द्रविद्या अस् द्रविद्या प्रमु विद्या विद्या

### अथ केवलसीतारामलक्षणम्।।

चापबाणाङ्कुशच्छत्रध्वजचामरसंयुतः। वनमालायुतो वापि सीतारामः प्रकीर्तितः॥

दीर्घाकारसमायुक्तो ह्यधोवक्तः सकुण्डलः। द्वारदेशे चक्रयुक्तः कल्पवृक्षादिसंयुतः।।

सीतारामः स विज्ञेयो भुक्तिमुक्तिफलप्रदः। दीर्घाकारः कृष्णवर्णो ह्यधोवक्तः सकुण्डलः॥

चापतूणीरबाणाढ्यो बहिश्चक्रसमन्वितः। सीताराम इति ख्यातो युक्तिभुक्तिफलप्रदः॥

वदने त्वेकवदनश्चतुश्चक्रसमन्वितः। चापबाणाङ्कशच्छत्रध्वजचामरसंयुतः॥

वनमालासमायुक्तः सीताराम इति स्मृतः॥

वलयाकारधनुर्बाणं शिरश्चक्रसमुन्नतम्। कल्पद्रुमसमायुक्तं द्वे द्वे चक्रे तु पार्श्वयोः। पट्टाभिराम इत्युक्तं दुर्लभं भुवनत्रये॥

पूर्वभागे त्रिवदनं पार्श्वे चक्रसमन्वितम्। चापतूणीरबाणाढ्यं दुर्लभं भुवनत्रये॥

पूर्वभागे त्रिवदनं पार्श्वे चक्रसमन्वितम्। चापतूणीरबाणाढ्यं कल्पवृक्षेणं चिह्नितम्।। पट्टाभिराम इत्युक्तं राज्यलक्ष्मीप्रदं नृणाम्। मध्यास्ये रामचक्रं स्यात् सीताचक्रं तु वामगम्।।

भागे लक्ष्मणचक्रं तद्दक्षिणे पार्श्वचक्रयोः। शात्रुघ्नभरतोपेतमासनोपरि चाग्रतः॥

जम्बूफलसमाकारं तूणीरद्वयमण्डितम्। ध्वजचामरसंयुक्तं बाणबाणासनोज्ज्वलम्।।

सुवर्णिबन्दुखचितं कृष्णमुन्नतमस्तकम्। पट्टाभिषिकं श्रीरामं परिवारसमन्वितम्।।

आयुरारोग्यफलदं पुत्रपौत्राभिवृद्धिदम्। सर्वभाग्यप्रदं तस्माद् राममूर्ति तमर्चयेत्।।

तूणीराकृतिमत्स्याभं चापद्वयशारान्वितम्। नानायुधध्वजोपेतं रेखाचामरसंयुतम्।।

श्रीरामपञ्जरं ज्ञेयं सर्वत्र विजयप्रदम्। कृष्णवर्णं सुवर्णं च बहिर्युक्तसरन्ध्रकम्।।

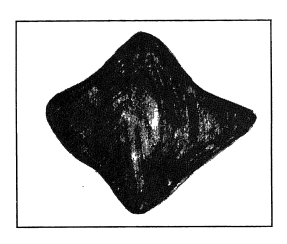
चक्रहीनं पूजार्हं पृथग्भित्तं स वर्तुलम्। कृष्णवर्णं चरं पीतास्यमचक्रकम्।।

रामतूणीरमित्युक्तं पूजानर्हं पृथग्जनैः॥

## अथ सङ्कर्षणमूर्तिलक्षणम्।।

हलरेखामुसलवान् शुद्धस्फटिकवर्णवान्। मधुबिन्दुधरः श्रीमान् नाम सङ्कर्षणः स्मृतः॥

अग्रभागे द्विचक्रं स्यात् पूर्वभागे तु पुष्करम्। सङ्कर्षणः स विज्ञेयो रक्ताभः सर्वसिद्धिदः॥



स्थूलचक्रो भवेद्यत्र हरिलौहितवर्णभाक्। सुलभं स्याद्भवेद्देवः पुत्रपौत्राभिवृद्धिदः॥

धनधान्यप्रदश्चैव गोत्रकीर्तिविवर्धनः। दीर्घाकारं बृहद्द्वारं पृथुचक्रं च यद्भवेत्।।

श्वेताभं फलिमश्रं तु मुसलाकृतिरेव वा। नीलोत्पलप्रसूनाभं पृष्ठे वा वदनेऽपि वा॥ बलशाली भवेद् रामो वंशकोशविवर्धनः॥

### अथ कृष्णमूर्तिलक्षणम्।।

कृष्णोऽतिकृष्णः न स्थूलो न कृशो

नातिशोभनः।

वनमालापरिवृतः पृष्ठे श्रीवत्सलाञ्छनः॥

स कृष्णमूर्तिर्विज्ञेयः पूजकाय शुभप्रदः। कृष्णः तीर्थयुतेन भित्तिपार्श्वे द्विचक्रयुक्। द्वारतुल्यं भवेन्नाभिर्गवाकारन्तु पृष्ठतः॥ दण्डशृङ्गयुते पार्श्वे वेणुना शोभितो मुखे।

गोपालकृष्ण इत्युक्तो गोभूधान्यधनप्रदः॥

## अथ गोपालमूर्तिलक्षणम्।।

श्यामवर्णं महास्निग्धं चक्राकारं तथैव च। सूक्ष्मद्वारं बिन्दुमल्परक्तरेखासमन्वितम्॥

गोपालमूर्तिर्विज्ञेयो सर्वभाग्यप्रदो नृणाम्। यो गोपालः पार्श्वभागे रेखायुक्तश्च काष्ण्यभाक्।।

स स्यान् मदनगोपालो मालाकुण्डलशोभितः। पुत्रपौत्रधनैश्वर्याण्यतुलं संप्रयच्छति॥

अर्धश्यामार्धरक्तश्च शंखचक्रधरः खग। दीर्घाकारः सुपीतवान् यो पटलो मदनाह्वयः॥

दीर्घाकारः कृष्णवर्णश्चर्धचन्द्रनिभाननः। स स्यात्सन्तानगोपालः पुत्रपौत्राभिवृद्धिदः॥ उन्नतो मूर्घ्नि कृष्णाभो निम्नो₅धस्तात् निबन्दुयुक्। स बालकृष्णो विज्ञेयो दीर्घास्यः पुत्रभाग्यदः॥

वर्तुला मस्तके निम्नं पार्श्वे रजतिबन्दुयुक्। गोवर्धनाख्यो गोपालो दीर्घरेखस्तु दक्षिणे॥

सर्वापद्विनिवृत्तिः स्याद् गोधान्यधनवर्धनः। वर्तुला कृष्णवर्णश्च मध्यास्ये च द्विचक्रयुक्॥

दक्षिणादिवामपार्श्वं रेखा यत्र प्रदृश्यते। ऊर्ध्वाधस्तच्चरणे रेखया बिन्दुद्वयसमन्वितः॥

कालियमर्दनः साक्षात्सर्वदारिद्र्यनाशनः। सव्यापसव्यरेखाभ्यां भूषितः सूक्ष्मचक्रयुक्॥

पार्श्वे खुरयुतो देवो धनञ्जयविभुः शुभः। अतसीवर्णवान् स्थूलचक्रभागोऽतिशोभनः॥

वनमालापरिवृतः पृष्ठे श्रीवत्सलाञ्छनः। स्यमन्तहारी विज्ञेयः पुष्टिश्रीकीर्तिदो नृणाम्।।

रक्तबिन्दुयुतः श्यामो स्निग्धो दन्तिभुजोपमः। रेखा=स्य दक्षिणे वामे मुखे=पि बिन्दुयुक्॥

स्निग्धो चाणूरमर्दनाख्यः यात्

सर्वशत्रुविनाशनः।

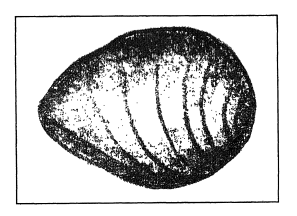
पूर्वे भागे त्रिवदनः चक्रद्वययुतस्तथा।।

पार्श्वे च सूक्ष्मवदनो वर्तुलः सूक्ष्मचक्रवान्। कंसमर्दी भवेत् कृष्णो नीलाम्बुदनिभः शुभः॥ अधस्ताद्भगवान् वृत्तः पार्श्वे वस्त्रेण चिह्नितम्। प्रच्छन्नसूक्ष्मचक्रस्तु वामे वा दक्षिणेऽपि वा।।

गोपीवस्त्रापहारी स्यात् कृष्णः सर्वार्थसिद्धिदः। कुक्कुटाण्डसमाकारः श्रीकरो वनमालया।।

लांगूलवेणुचिह्नञ्च कुण्डाभ्याञ्च वेष्टितः। ज्ञेयः स लक्ष्मीगोपालो दुर्लभो भुवनत्रये॥

पुत्रलाभं तथा मोक्षं गोधान्यधनदं नृणाम्। रेखापञ्चयुधं वनमालाभिभूषितम्। अब्जिचह्नः सूक्ष्मचक्रं कृष्णमेनं प्रचक्षते।।



## अथ रुष्णराममूर्तिलक्षणम्।।

मूर्धि मालाधनुर्बाणः पार्श्वे वेत्रयुतस्तथा। कृष्णराम इति प्रोक्तो भुक्तिमुक्तिफलप्रदः॥

एतल्लक्षणसंयुक्तं दीर्घाकारं बहूदरम्। श्रीगोपालमिति प्राहुः सरेखावंशनालकम्।।

## अथ कल्किमूर्तिलक्षणम्।।

इन्द्रनीलनिभो दीर्घो वनमालाविभूषितः। अङ्कुशाकारवदनो भीष्मदः किल्किविग्रहः॥ अतिरक्तं सूक्ष्मिबलं स्पष्टचक्रं स्थिरासनम्। कृपाणाकृतिरेखा स्याद्द्वारस्योपरि पृष्ठके॥

म्नेच्छनाशी भवेत्कल्की कलिकल्मषनाशनः॥

### अथ केशवमूर्तिलक्षणम्।।

राजतैः बिन्दुभिर्हेमैरसितं सूक्ष्मचक्रकम्। वनमालान्वितं श्यामं केशवाख्यं द्विचक्रकम्।। यो भाग्यं केशवो दद्यात् चतुष्कोणैस्सदा द्वारगे द्विचक्रं च कृष्णवर्णः फलप्रदः।।

## अथ नारायणमूर्तिलक्षणम्।।

श्यामो नारायणो देवो नाभिचक्रयुतस्तथा। दीर्घरेखात्रयोपेतो दक्षिणे सुषिरं पृथु।।

उन्नतश्चाङ्कुशोपेतः एकचक्रः सुवर्तुलः। सर्वाभीष्टप्रदो नृणां विशेषातुत्रभाग्यदः॥

यत्र शङ्खं गदा पद्मं रेखाकृति विराजते। चतुश्रक्रयुतो वापि त्रिचक्रश्चैकचक्रवान्।।

लक्ष्मीनारायणो नृणां सर्वभीष्टफलप्रदः। लक्ष्मीनारायणस्तार्क्ष्यं चतुश्चक्रयुतो परः॥ त्रिचक्रश्च द्विचक्रश्च एकचक्रश्च शोभनः। द्विचक्रलक्ष्मीनारायणं वर्तुलं दक्षिणे पार्श्वे चक्रद्वययुतं बृहत्॥

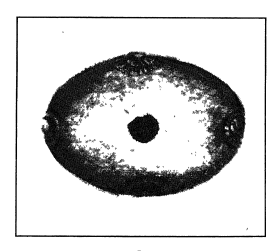
ध्वजरेखासमायुक्तं नीलं गोखुरसंयुतम्। द्विचक्रलक्ष्मीसंयुक्तो नारायण इतीरितः॥

तद्दर्शनमात्रेण सर्वाभीष्टः प्रजायते। एकवक्त्रे चतुर्वक्त्रो वर्तुलः श्यामवर्णकः॥

नातिस्थूलो नातिह्रस्वो लक्ष्मीनारायणः स्मृतम्। तस्य दर्शनमात्रेण चिन्तिता लभते ध्रुवम्।।

चतुश्चक्रं त्रिगम्भीरं दक्षिणे सुषिरा पृथु। िह्नाह्वनमालाद्वयोपेतं गोखुरेण च चिह्नितम्।।

लक्ष्मीनारायणाऽख्यातं द्विचक्रं वितताननम्। जम्बूफलसमाकारं चित्रं कनकबिन्दुभिः॥



Lakshmi Nārāyaņa

चतुश्चक्रयुतं देवं लक्ष्मीनारायणं विदुः। अर्चतां सर्वदा पुंसां सर्वकामफलप्रदम्। रेखात्रययुतं पार्श्वे पृष्ठे पद्मेन लञ्छितम्।। ध्वजवजगदोपेतं चतुश्चक्रसमन्वितम्। लक्ष्मीनारायणं प्राहुः सर्वाभीष्टफलप्रदम्।। नवदुर्वादलश्यामं वनमालाविभूषितम्। श्रीवत्सशृङ्खचक्रादिपञ्चायुधसमन्वितम्।। लसद्वृत्तद्वयोपेतं पङ्कजद्वयशोभितं। लक्ष्मीनारायणं प्राहः दुर्लभं श्रीप्रसिद्धिदम्।। एतल्लक्षणसंयुक्तो गजभोगेन वेष्टितः। पृष्ठरेखाद्वयोपेतः लतारेखासमन्वितः॥ विचित्राङ्कितवक्त्रस्तु चतुश्चक्राङ्कितोऽपि वा। लक्ष्मीनारायणो देवः सर्वाभीष्टफलप्रदः॥ अधश्चोऽर्ध्वं पार्श्वयोश्च चक्रैरप्युपशोभितः। चतुर्भी मध्यसुषिरो लक्ष्मीनारायणः स्मृतः॥ सर्वसम्पत्प्रदश्चैव पूजकस्याशुसिद्धिदः। द्वारद्वये चतुश्चक्रं वामे वा दक्षिणेऽपि वा।। श्रीवत्सं शंखचक्राढ्यं पार्श्वे च तृण्पुष्पवत्। लक्ष्मीनारायणं प्राहुः भुक्तिमुक्तिफलप्रदः॥ शृङ्गाकृतिस्तथा रेखा दृश्यते मध्यदेशतः। द्वे चक्रे पार्श्वयुगले द्वारचक्रचतुष्टयम्।।

लक्ष्मीनारायणं देवं प्राहुिरष्टप्रदं नृणाम्।
अधश्चोर्ध्वं पार्श्वयोश्च द्विद्विचक्रं भवेद्यदि।।
लक्ष्मीनारयणो देवः सर्वाभीष्टपलप्रदः।
मुसलासिधनुर्माला श्रह्खुचक्रसमन्वितम्।
मुखे वा नाभिदेशे वा चक्रद्वयसमन्वितम्।
लक्ष्मीनारायणं देवमभीष्टफलदं विदुः॥
लक्ष्मीनारायणं देवमभीष्टफलदं विदुः॥
लक्ष्मीनारायणो देवः चतुर्भिर्वदनैर्युतः।
यत्र तिष्ठित तत्क्षेत्रं सर्वभाग्ययुतं भवेत्।।
मूर्ष्मि मध्यस्तनुमुखो द्वारमध्ये द्विचक्रवान्।
ताटङ्कनासाभरणो रेखाकेयूरलाञ्छितः॥
मायानारायणो देवश्चतुर्भिस्सर्वसिद्धिप्रदायकः।
द्वे द्वे चक्रेऽ प्यधश्चोध्वं लक्ष्मीनारायणो भवेत्।
तमालदलसङ्काशः स्वर्णपङ्कविलेपवान्॥
वीरनारयणो चैव एकचक्रसमन्वितः॥

## अथ माधवमूर्तिलक्षणम्।।

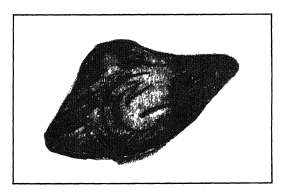
मधुवर्णो मध्यचक्रः स्निग्धसूक्ष्ममुखस्तथा। माधवश्चेति विज्ञेयो यतीनां मोक्षदायकः॥

#### अथ गोविन्दमूर्तिलक्षणम्।।

नातिस्थूलः कृष्णवर्णो गोविन्दः पञ्चचक्रकः। द्विचक्रयुक्तः सर्वत्र सर्वाभीष्टप्रदोऽर्चताम्।। भरगत्याः १८ (द्विनक्रसी वारामम् क्रिलक्षणाश्लोका। स्ट्रण्य ने धनुः वारे विनमाले प्र ग्रोभितं वाण त्या रसं मुक्ते स्वनं विं द्रुप्त कः । यानकी वले वारामः अभिष्ठ प्रलं रे प्र भंग टीक् । क्र रख वने वाण या द्रुपारी दिलि विलि न रे रख उं टीम वन मालारे खी दे र रे पित व विभिन्नं विनरे रख वले रे के उंटिए सिरिस निल सुम् कि बे रुग कुंटि मि वे दु बद न दिल म् र उचक उंटि मिरो दुक्त नकी प्रक्र भिद्य स्व सी वारामम् विक्रमी छ व को हो दु । १००० मित्र सी वारामम् विक्रमी छ व को हो दु । १००० मित्र सी वारामम् विक्रमी कारामम् विक्रमी कारामम् विक्रमी वारामम् विक्रमी वारामम् विलि क्षा वार्य के कारो हो । १००० मित्र सी वारामम् विलि के रखे में कु रादे रे से प्रम या प्रते के वाराम रहे से नमालो रे विव मित्र श्री कि वे रे व में कु रादे रे से प्रम प्रम हो सी वाराम रहे से नमालो रे विव मित्र सी वारामम् विलि क्षा वाराम सी विश्व काराम से स्व वाराम हो दे समाला र टिमिरो दुस्त विभी है को डो दु । १००० । । विभे किसी वारामम् विलि क्षा वार्य के कारा हो उसमाला र

## अथ विष्णुमूर्तिलक्षणम्।।

वामचक्रो बृहद्द्वार उन्नतो निम्नमस्तकः। स किपलस्निम्धवर्णो विष्णुर्विजयभोगकृत्।। विष्णुक्रान्तिनिभाकारो वनमालास्यलाञ्छितम्। पञ्चायुधसमायुक्तो विष्णुरित्युच्यते बुधैः॥ विष्णुस्तथा रेखा च लक्ष्यते मध्यदेशतः।। चक्रद्वययुतो नृणां बहुभाग्यप्रदोऽर्चताम्।।



### अथ मधुरूद्धः द्विलक्षणम्।।

मधुसूदनस्तथा देव एकचक्रो महाद्युतिः। सर्ववर्णसमायुक्तो महाभाग्यप्रदो≤र्चताम्॥

### अथ त्रिविक्रममूर्तिलक्षणम्।।

त्रिविक्रमस्त्रिकोणः स्याच्चक्रद्वयविभूषितः। शिष्टैः द्विजैस्तु सम्पूज्यो चेतरैस्तु न पूज्यते॥

त्रिविक्रमस्तथा देवः श्यामवर्णः प्रकीर्तितः। वामभागे गते चक्रे रेखा चैव तु दक्षिणे॥ त्रिकोणाढ्यस्त्रिचक्रश्च धनं पूर्णं प्रयच्छति। कुक्कुटाण्डनिभाकारः ऊर्ध्वचक्रं सुदर्शनम्।। द्वे चक्रेडप्येकभागे तु पूर्वभागे तु पुष्करम्। त्रिविक्रम इति ज्ञेयं धनधान्यप्रदायकम्।। वामनो नरसिंहश्च कृष्णश्चैते तथा त्रयः। प्रोक्तत्वादत्र नोच्यन्ते पूर्वोक्तेश्चैव लक्षणैः।।

## अथ श्रीधरमूर्तिलक्षणम्।।

श्रीधरस्तु तथा देवः चिह्नितो वनमालया।
कदम्बकुसुमाकारो सदा पञ्चायुधान्वितः॥
सूक्ष्माननश्यामलश्च स तु वै श्रीधरः स्मृतः।
नवशाद्वलसङ्काशो वनमालाविभूषितः॥
आस्यद्वये द्विचक्राढ्यः श्रीधरः परिकीर्तितः।
पुरो चक्रद्वयं यस्य पश्चाच्चक्रद्वयं तथा॥
पार्श्वे चक्रद्वयं चैव श्रीधरः परिकीर्तितः।
पुरश्चक्रद्वयं यस्य श्रीधरो वर्तुलश्चैव हि॥

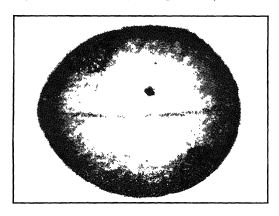
आस्यत्रयसमन्वितः चक्रद्वयसमायुक्तः सर्वभाग्यप्रदो≤र्चताम्॥

### अथ हरीहेत्यसूर्तिलक्षणम्।।

कदम्बकुसुमाकारो रेखापञ्चकसंयुतः। अर्धचक्राकृतिर्देवः पञ्चचक्रसमन्वितः॥ तिचक्रधरश्चेका रेखा हृषीकेश इतीरितः।
कृशं विषमचक्राढ्यिमन्द्रनीलसमप्रभम्।।
हृषीकेशिममं प्राहुः शुद्धज्ञानप्रदायकम्।
पञ्चवक्त्रसमायुक्तं दशचक्रसमन्वितम्।।
श्यामलं कोमलाकारं हृषिकेशं प्रचक्षते।
निष्केसरोऽर्ध्वचक्रश्च अधश्चक्रस्सकेसरः।
पद्मनाभ इति ख्यातो विपरीतो हलायुधः।।

## अथ दामोदरमूर्तिलक्षणम्।।

नाभिचक्रलसन्मूर्तिः जम्बूफलसमाकृतिः। दामोदर इति ख्यातो भुक्तिमुक्तिफलप्रदः॥ दामोदरस्तथा स्थूलो मध्ये चक्रं प्रतिष्ठितम्। दुर्वाभो द्वारसङ्कीर्णो दीर्धरेखायुतः शुभः॥ वनमालालसत्कण्ठो दामोदर इतीरितः। स्थूलं दामोदरं ज्ञेयं सूक्ष्मरन्ध्रसुचक्रकम्॥



Dāmodara

स किपलं वा काश्यं वा नृणां शुभफलप्रदम्। स्थूलो दामोदरो ज्ञेयः सूक्ष्मरन्ध्रो भवेतु यः। चक्रद्वयसमायुक्तो मध्यदामः सुखप्रदः॥

# अथ वासुदेवमूर्तिलक्षणम्।।

द्वारदेशे समे चक्रे दृश्येते नान्तरीयके। वासुदेवः स विज्ञेयो शुक्लाभश्चातिशोभनः॥

रेखापञ्चायुधधरो हिमांशुसदृशप्रदः(भः)। नाभिचक्रधरः शान्तो वासुदेव इतीरितः॥

जम्बूफलसमाकारं ह्रस्वं च परिवर्तुलम्। द्वारदेशे समे चक्रे दृश्येते नान्तरीयके। ललाटे श्वेतरेखाश्च वासुदेवस्य लक्षणम्॥

#### अथ प्रद्युम्नमूर्तिलक्षणम्।।

प्रद्युम्नः सूक्ष्मचक्रस्तु पीतवर्णस्तथैव च। मकराभा भवेद्रेखा पार्श्वतः पृष्ठतोपि वा।।

सूक्ष्मद्वारेण संयुक्तः पूजतामिष्टसिद्धिदः। प्रद्युम्नः सूक्ष्मचक्रश्च श्वेतवर्णस्तथैव च॥

सुषिरं बहुलं चैव दीर्घाकारं तु तद्भवेत्। प्रद्युम्न इति विख्यातः सर्वकामफलप्रदः॥

## अथानिरुद्धमूर्तिलक्षणम्।।

अनिरुद्धस्तु नीलाभो वर्तुलश्चतिशोभनः। रेखात्रयोऽपि द्वारे कृष्णपद्मेन लाञ्छितः॥

कृष्णवर्णं समद्वारं चक्रं भित्तिसमीपगम्। अनिरुद्ध इति ख्यातः सर्वाभीष्टफलप्रदः॥

## अथ पुरुषोत्तममूर्तिलक्षणम्।।

मध्यचक्रस्सुवर्णस्तु मस्तके पृथुचक्रवान्। पुरुषोत्तमः स विज्ञेयस्सर्वभाग्यप्रदो≤र्चताम्।।

कृष्णवर्णं सूक्ष्मरन्ध्रं द्वारे चक्रद्वयान्वितम्। शिरस्येकं ब्रह्मचक्रं ज्ञेयं तत्पुरुषोत्तमम्।।

आस्यान्तराले चक्रे चक्रं बृहद्भवेत्। ललाटे दण्डरेखा च द्वारचक्रे तु कल्पकम्॥

समद्वन्द्वञ्च विज्ञेयमिष्टदं पुरुषोत्तमम्। आस्यान्तराले मूर्तिस्त्वनन्तचक्राढ्यो ह्यनन्तपुरुषोत्तमः॥

यस्या मूर्तेरुत्तमाङ्गे शिरश्चक्रं प्रदृश्यते। तां तां मूर्तिं खगश्रेष्ठ विज्ञेयं पुरुषोत्तमम्॥

### अथाद्योक्षजमूर्तिलक्षणम्।।

अतिकृष्णो रक्तरेखा वृत्तदेहेषु चक्रवान्। किञ्चित्कापिलसंयुक्तः स्थूलो वा सूक्ष्म एव

वा॥ अधोक्षज इति ख्यातः पूजकस्य शुभप्रदः।

#### अथाच्युतमूर्तिलक्षणम्।।

चतुर्भिर्वा≤ष्टचक्रैर्वा वामदक्षिणपार्श्वगैः। अधिष्ठितो मुखे (प्येकं) च शोभितम्।।

शङ्ख्यक्रगदाशार्झयुतं कपिलमेव वा। तदच्युतमिति ज्ञेयं दुर्लभं भाग्यदं नृणाम्।।

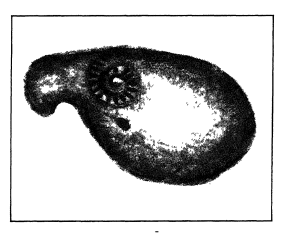
## अथ जनार्दनमूर्तिलक्षणम्।।

पूर्वभागैकवदनः पार्श्वदिकास्यसंयुतः। सचतुश्चतुश्चक्ररूपवान्ः शत्रुनाशनः॥

एतल्लक्ष्यचतुश्चकं वर्तुलं फलप्रदम्। द्वारषट्कसमायुक्तं चक्रद्वादशसंयुतम्॥ पूजतामिष्टफलदं कृष्णमाहुर्जनार्दनम्॥

### अथ इन्द्रमूर्तिलक्षणम्।।

बृहद्द्वारसमायुक्तः श्यामवर्णो विचक्रवान्। वर्तुलो मृदुलश्चैव पूजता≤भीष्टसौख्यदः॥



Hayagriva

# अथ हयग्रीवमूर्तिलक्षणम्।।

हयग्रीवोऽपि भगवान् रक्तपीताविति श्रुतः।
अङ्कुशाकाररूपस्तु चक्रद्वयसमन्वितः॥
पद्माकृतिस्तथा पार्श्वे कुण्डलाकृतिरेव वा।
भाग्यदो ज्ञानदो नृणां मोक्षदो विनतासुत॥
पार्श्वचक्रो बृहद्द्वारश्चोन्नतो निम्नमध्यगः।
सकपिलः कुष्णवर्णो हयग्रीवः सुखप्रदः॥
स कपिलो वर्तुलान्तःस्पष्टचक्रसमन्वितः।
पञ्चिबन्दुसमायुक्तो धनविद्याप्रदो नृणाम्॥
अश्वाकृतिर्मुखमुद्रा साङ्कमाला सपुस्तका।
पादाङ्किता भवेन्मुद्रा हयग्रीवः प्रकीर्तितः॥
हयग्रीवोंऽकुशाकारो द्वारचक्रसमन्वितः।
पञ्चिबन्दुसमायुक्तो कृष्णवर्णो महासारः

# अथ यज्ञमूर्तिलक्षणम्।।

यज्ञमूर्तिस्तु भगवान् रक्तपीतावितिः श्रुतः। द्वारस्य वामे चक्रञ्च सदक्षिणेऽपि च। चक्रद्वयसमायुक्तमर्चतामिष्टसिद्धिदम्॥

सुखप्रदः॥

# अथ दत्तात्रेयमूर्तिलक्षणम्।।

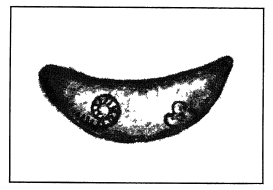
पीता सितारुणाभश्च हस्वः पृष्ठोन्नतो भवेत्। अक्षमालाकृतिर्मध्ये दत्तात्रेयः प्रकीर्तितः॥

# अथ शिंशुमारमूर्तिलक्षणम्।।

शिंशुमारो दीर्घकायो बलशाल्यतिगह्नरः। उन्नतः पृष्ठभागे च चक्रेणैकेन संयुतः॥ सर्वाधारः स विज्ञेयः सर्वसिद्धिप्रदो नृणाम्॥

# अथ मुकुन्दमूर्तिलक्षणम्।।

मुकुन्दस्य चक्रद्वादशसंयुतः। कृष्णश्चेन्द्राग्यदः प्रोक्तःशुक्लश्चेन्मुक्तिदायकः॥



Hamsa

### अथ हंसमूर्तिलक्षणम्।।

हंसस्तु धनुराकारा नीलश्वेतप्रदस्सदा। चक्रद्वयसमायुक्तः केवलं मोक्षदो भवेत्।।

#### अथ परमहंसमूर्तिलक्षणम्

परमहंसः खगेशान शिखण्डिगलसन्निभः। स्निग्ध आयतवृत्तस्तु वर्तुलद्वारसंयुतः।। बिलमध्ये तथा चक्रद्वयंचात्यन्तशोभनः। वर्तुलाकृतिवद्धागे दृश्यते पद्मसन्निभः॥ मूर्तिः परमहंसाख्यः चातुर्वर्गफलप्रदः॥

# अथ वैकुण्ठमूर्तिलक्षणम्।।

वैकुण्ठो मणिवर्णाभो वामपार्श्वेकचक्रकः। द्वारोपरि तथा रेखा पद्माकारा तु शोभना। वैकुण्ठदेवोऽर्चतां प्रोक्तो वैकुण्ठो विनतासुत॥

# अथ फुन्डवेद्यपूर्विलक्षणम्।।

पार्श्वे वा मूर्घ्ने वा पृष्ठे चक्रद्वययुतः शुभः। पुण्डरीकाख्यमूर्तिः स्यात्सर्वभाग्यप्रदायकः॥

# अथ लक्ष्मीपतिमूर्तिलक्षणम्।।

मुखे वा पार्श्वतो वोऽपि मयूरगलसिन्नभः। कृष्णवर्णः सूक्ष्मचक्रपृथुलास्यस्नगन्वितः॥ लक्ष्मीपतिरिति ख्यातो लक्ष्मीसिन्निधिदायकः॥

### अथ देवदेवमूर्तिलक्षणम्।।

आर्वाक्सूक्ष्मचक्रस्तु पीतरेखाश्च सूक्ष्मकाः। द्वारे च दिक्षु सर्वास्य प्रदृश्यन्ते निरन्तरम्।। स देवदेवो विज्ञेयः पूजतामिष्टसिद्धिदः॥

अय द्राप्टर्स्स्स्यायः श्रीत्वक्षणम्।। वटपत्रशायी भगवान् वर्तुलश्च द्विचक्रवान्। क्षीर्बुद्वदवत्तार्क्ष्यं नीलश्वेतावुभौ तथा।।

#### अथ विश्वरूपमूर्तिलक्षणम्।।

विश्वरूपोऽथ भगवान् द्विविधः परिकीर्तितः। विश्वरूपो बृहत्साक्षात्पारावतविधूपमम्।।

बहुचक्रान्वितोऽ नेकमूर्तिरूपसमन्वितः। बहुवक्त्रः स्थूलतरः परुषो बहुचक्रवान्।। अतन्तो विश्वरूपो वा पुत्रपौत्रभिवृद्धिदः।।

# अत गरुडध्वजमूर्तिलक्षणम्।।

स्वर्णशृङ्गयुतो वामे वर्तुलस्निग्धकेसरः। चक्रमध्ये गते कृष्णे रेखाविभूषिते।। लक्ष्मीकरो वैनतेय गरुडध्वजसंश्रितः।।

# अथ फेलाइस्ट्रिटिइक्षणम्।।

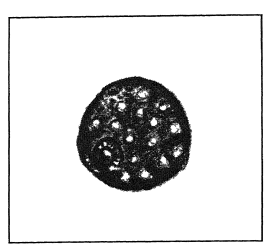
पीताम्बरस्तु भगवान् विविधो≤त्र प्रकीर्तितः। स्निग्धो गोरोचनाकारो वर्तुलश्च सुचक्रकः॥

रेखा पीताम्बरधरस्साम्राज्यफलदायकः। द्वारदेशे लसच्चक्रे बहुवर्णसमन्वितः।। पीताम्बरधरश्चैव सौभाग्यफलदोऽर्चताम्।।

### अथ सत्यवीरश्रवमूर्तिलक्षणम्।।

सुवर्तुलो हस्वचक्रः सर्वाङ्गे हेमबिन्दुकः। सत्यवीरश्रवाः प्रोक्तः सर्वभाग्यविवर्धनः॥

Salagrama Kosha 205



Satyavīra-Śravā

# अथामृताहम्बर्धाक्रियक्षणम्।।

अमृताहरणो देवो नीलोत्पलसमप्रभः। वर्तुलो ह्रस्ववदनो मध्यचक्रोऽतिकोमलः॥ अर्चतां च ददात्येष पुत्रपौत्रधनानि च॥

### अथ चक्रपाणिमूर्तिलक्षणम्।।

पूर्वभागे त्रिवदनः पश्चादेकेन संयुतः। अष्टचक्रेण संयुक्तश्चक्रपणिरितीरितः॥

अभ्यन्तरे पृथुश्चक्रो बहुलास्यसमन्वितः। चक्रपाणिरिति ख्यातः पूजतां मोक्षदो नृणाम्।।

# अथ पारिजातहरमूर्तिलक्षणम्।।

पञ्चवक्त्रं स्थूलतरं परुषं बहुचक्रकम्। विश्वरूपमनन्तं वा पुत्रपौत्राभिवृद्धिदम्॥

चतुर्दशप्रभृतिभिः विंशात्या चक्रलांछितः। नानावर्णं ह्यनन्तात्मा नागभोगेन चिन्हितम्॥ अनेकमूर्तिसंयुक्तं सर्वकामफलप्रदम्। प्रदक्षिणावर्तयुतं वनमालाविभूषितम्।।

### अथाव्ययमूर्तिलक्षणम्।।

पूजनीयः प्रयत्नेन स्थिरःस्निग्धः सुवर्तुलः। बहुवर्णो द्वारचक्रः पूजतां सर्वदोऽव्ययः॥

# अथ त्रिमूर्तिलक्षणम्।।

चक्रत्रयसमेतो वा वदनेषु त्रिचक्रवान्। त्रिमूर्तिरिति ख्यातः सर्वसम्पत्प्रदोऽर्चताम्॥

#### अथ हरिहरमूर्तिलक्षणम्।।

चतुश्चक्रो हरिहरो द्विमुखो ह्याशु विनश्यित। गृहस्थश्चेद्धनं क्षेत्रं गृहं कुलम्।।

अधश्चोर्ध्वं यदि भवेद् द्वे द्वे चक्रे सुशोभने।
एतिद्ध हरिहरं विद्यानृणां दारिद्र्यदः क्रमात्।।
शिवनाभियुतो मूर्ध्वि पृष्ठे वाऽपि भवेद्यदि।
एतद्धरिहरः प्रोक्तः ससौभाग्यसुखप्रदः।।
शिवनाभियुतः पार्श्वे वामे वा दक्षिणेऽपि वा।

### अथ स्वयम्भुमूर्तिलक्षणम्।।

दीर्घास्यः पृथुचक्रस्तु मूर्ध्नि वर्तुलरेखवान्। नीलवर्णसमायुक्तः स्वयम्भूः परिकीर्तितः। केवलो मोक्षफलदो ह्यर्चतां च न संशयः॥

स तु शङ्करपूर्वाख्यो नारायण इतीरितः॥

# अथ परमेष्ठिमूर्तिलक्षणम्।।

परमेष्ठी तु शुक्लाभः चक्रपञ्चसमन्वितः। द्विधाकृतिस्तथा पृष्ठे सुषिरश्चापि वर्तुलः। पीतवर्णयुते वापि भुक्तिमुक्तिफलप्रदः॥

# अथ चतुर्मुखमूर्तिलक्षणम्।।

चतस्चो यत्र दृश्यन्ते रेखा पार्श्वसमीपगाः। द्विचक्रं मध्यदेशे तु सा शिला स्याच्चतुर्मुखः॥

# अथ फ्लिएस्ट्रपूर्तलक्षणम्।।

पितमहश्चतुर्वक्त्रो ह्यष्टचक्रसमन्वितः। वर्तुलः कृष्णवर्णश्च पूजतां सर्वसिद्धिदः॥

### अथ हिरण्यगर्भमूर्तिलक्षणम्।।

चतुर्मुखःस्वर्णाबिन्दुश्च स्वर्णगर्भः प्रकीर्तितः। हिरण्यगर्भं परमं पवित्रं भुवि दुर्लभम्।।

अन्तर्ध्वनिसमायुक्तः कृष्णवर्णः सिबन्दुकः। वर्तुलो ह्रस्ववदनो मध्यचक्रोऽतिकोमलः॥

श्रीवत्सकमलाकारलाञ्छनश्चक्रपार्श्वयोः। हिरण्यगर्भो विख्यातो हेमगर्भनिधिप्रदः॥

### अथ ग्रह्मार्तिलक्षणम्।।

द्विपक्षाभ्यामुपेतञ्च द्वारं तद्विषमोचनम्। दुर्लभं समचक्रं तत् कलौ कल्मषनाशनम्।।

### अथ शेषमूर्तिलक्षणम्।।

पृष्ठादिमूर्ध्निपर्यन्तं वलताक्षररेखाया। वैष्टितः शुभचक्राढ्यः श्यामो नीलो सितों≤पि वा।

अथवा कुण्डलीभूतनागभोगसमप्रभः। शेषमूर्तिः स भगवान् अष्टैश्वर्यदायकः॥

### अछ बलराममूर्तिलक्षणम्।।

दीर्घाकारं बृहद्भक्तं पृथुचक्रं च तद्भवेत्। श्वेताभं बिलचिह्नं तु मुसलाकृतिरेव वा।।

नीलोत्पलप्रसूनाभः पृष्ठे वा वदनेऽपि वा। बलशाली भवेद्रामो वंशकोशविवर्धनः॥

द्वितीयोपमचक्रस्तु रेखा चैव तु दक्षिणे। वनमाली भवेद्रामो वंशकोशविवर्धनः॥

#### अथ सीरपाणिमूर्तिलक्षणम्।।

सर्वत्र रक्तवर्णः स्यात् सितनीलाभवर्जितः। सुचक्रो वक्त्रचक्रो वा सीरपाणिः शुभप्रदः॥

#### अथ प्रलंबघ्नमूर्तिलक्षणम्।।

एकचक्रयुतो वक्त्रे रक्तवर्णसमन्वितः। प्रलम्बघ्नस्तु विख्यातः पूजतां मुक्तिदायकः॥

# अथ नरमूर्तिलक्षणम्।।

नरमूर्तिस्तु भगवान् अतसीकुसुमप्रभः। एकनामसमायुक्तो षष्टिसूत्रं तु पार्श्वके। अर्चतां पुरुषाणां तु नरमूर्तिः शुभप्रदः॥

#### अथ शिवनाभिलक्षणम्।।

कूर्माकृतिरधोभागे पृष्ठे चैव खुरान्वितः। सुवर्तुलश्चक्रहीनः स्यात् कृष्णवर्णस्तथाऽर्चताम्॥

शिवनाभिरिति विख्यातो भुक्तिमुक्तिफलप्रदः। खगकुम्भसमा रेखा दृश्यते मध्यभागतः॥

शिवनाभिः सदा लोके दुर्लभः सर्वकामदः। ऊर्ध्वभागे शिवः साक्षादधोभागे हरिः स्थितः। शिवनाभस्य पूजायामुभयोः पूजितं फलम्।।

### अथ गौरीनाभलक्षणम्।।

गौरीनाभस्य शिरिस निम्नवृत्तं भवेद्यदि। गौरीनाथमिति प्रोक्तमर्चतां सर्वसिद्धिदम्॥

# अथाघोरमूर्तिलक्षणम्।।

सर्वत्र लोहिताकारो मूर्ध्नि रक्तजटा शशी। अघोरः स परित्याज्यो गृही खिद्यति पूजितः॥

# अथ सद्योजातमूर्तिलक्षणम्।।

हेमवर्णं जटायुक्तं हेमबिन्दुसमन्वितम्। मस्तके गोखुराभं स्याच्चक्रगङ्गासमन्वितम्। सद्योजाताभिधानं तु पुत्रपौत्राभिवृद्धिदम्।।

### अथ वामदेवमूर्तिलक्षणम्।।

लिङ्गतः सितवर्णा स्यात् श्वेतवर्णजटायुता। वामदेवाभिधा श्रेष्ठा गृहिभिः पूज्यते सदा।।

# अथेशानमूर्तिलक्षणम्।।

किञ्चित्कपिलसंयुक्ता कृष्णवर्णा जटेऽन्दुका। पार्श्वे रेखासमायुक्ता मूर्तिः सेऽशानसंज्ञिता॥

# तत्पुरुषमूर्तिलक्षणम्।।

पूर्वभगे तिहङ्भासा ऊर्ध्वभागे जटाशशी। तत्पुरुषाभिधानः स्याद् दुर्लभा सर्वकामदा।।

### अथ शङ्करमूर्तिलक्षणम्।।

द्विलिङ्गे वा त्रिलिङ्गे वा चतष्पञ्चादिलिङ्गवान्। यः शङ्करनामा स्यादेवो देवत्वदायकः॥

लिङ्गैः पञ्चभिरादीप्तषड्भीष्मा पञ्चभिस्तु वा। तत्तन्मूर्तिफलं पुण्यं मया वक्तुं न शक्यते।।

# अथ सूर्यमूर्तिलक्षणम्।।

बाह्ये वाऽभ्यन्तरे वापि चक्रद्वादशसंयुतः। सूर्यमूर्तिः स विज्ञेयः सर्वव्याधिविनाशनः॥

# अथ हैहयमूर्तिलक्षणम्।।

गर्भाकारे चतुश्चक्रं पद्मं चेद्दक्षिणे बहिः। पद्मचक्राकृतिवीपि हेमवर्णसमाकुलः। हैहयः स तु विज्ञेयः सर्ववृद्धिप्रदायकः॥

# अथ दत्तात्रेयमूर्तिलक्षणम्।।

एकचक्रयुतो वक्त्रे कृष्णवर्णयुतः सोऽपि वा भोगे विचित्रयुक्। रेखाक्तमालासंयुक्तो दत्तात्रेयः सुखप्रदः॥

# अथ विष्वक्सेनमूर्तिलक्षणम्।।

एकचक्रसमायुक्तो वक्त्रे बहुवर्णसमन्वितः। चक्रस्योऽभयपार्श्वे तु शोभितः सुवर्तुलश्च। सुस्निग्धः सर्वभाग्यप्रदो नृणाम्।।

#### अथ उपसंहार:।।

एतासामेव मूर्तीनां चक्रसंख्या उदाहृताः। अनुक्तानां तु मूर्तीनां चक्रसंख्या निगद्यते॥

वासुदेवो जगद्योनिः कृष्णः पीताम्बरोऽव्ययः। शिरः पार्श्वे समेताष्टद्वारचक्राः प्रकीर्तिताः॥ अनिरुद्धो हरिः कृष्णो जामदग्यस्तथैव च। वामे वा दक्षिणे वापि पार्श्वचक्रसमन्विताः॥

लक्ष्मीनृसिंहो विष्णुश्च नारसिंहश्चोऽभीतिदः। बलरामो भूवराहः सयज्ञा वामचक्रिणः॥

सीता रामस्त्रमूर्तिश्च श्रीधरः पूरुषोत्तमः। मत्स्यमूर्तिस्तथा ह्येते त्रिचक्राः परिकीर्तिताः॥

चतुश्चक्रो हरिहरः सीतारामो जनार्दनः। विश्वम्भरः कंसमर्दी लक्ष्मीनारायणस्तथा॥

पट्टाभिरामो दत्तश्च पञ्चचक्राः प्रकीर्तिताः। सीतारामस्त्रिमूर्तिश्च लक्ष्मीनारायणस्तथा।।

षट्चक्रलाञ्छिताश्चेते अतीव शुभदाः स्मृताः। सप्तचक्रः समाख्यातो नृसिंहः सर्वतोमुखः॥

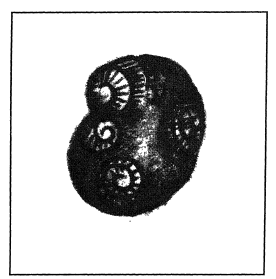
पट्टाभिरामश्च तथा सर्वाभिष्टफलप्रदाः। अष्टचक्रावुभौ ज्ञेयौ चक्रपाणिपितामहौ॥

नवचक्रोऽच्युतो ज्ञेयः सर्वपापहरः स्मृतः। दशचक्रस्तु गोविन्दो ह्यनन्तो विश्वरूपकः। एकादशश्च प्रद्युम्नो ह्यनन्तो द्वादशास्तथा।।

जनार्दनमुकुन्दौ च चक्रद्वादशसंयुतौ। तत्र त्रयोदशाश्चक्रधरः चतुर्दशसुचक्रकः॥

पूर्वोक्तचक्रहीनाश्च बहुवक्त्रसमन्विताः। पातालनारसिंहो वा बहुरूपोऽथवा भवेत्।।

Salagrama Kosha 209

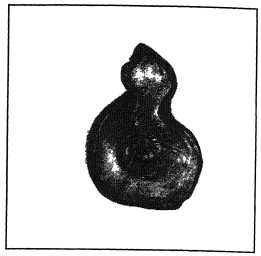


Ananta

विश्वम्भरश्चापि तथा विंशच्चक्रसमन्वितः। ततः परमनन्दाख्यं सर्वकामफलप्रदम्।। एवंलक्षणसम्पन्नाश्शिलाश्चक्राद्यलंकृताः। पूजयेद्यः प्रतिदिनं मुक्तो भवति निश्चयः।।

#### अथ द्वस्ट्राक्षित्स्य द्वत्वस्थाम्।।

द्वारवत्याः शिलायां तदेकचक्रं निदर्शनम्। लक्ष्मीनारायणो ज्ञेयश्चक्रद्वयसमन्वितः॥ त्रिचक्रमच्युतं विद्याच्चतुश्चक्रो जनार्दनः। पञ्चचक्रो वासुदेवः षट्चक्रः प्रद्युम्न एव च॥ सङ्क्ष्पणस्सप्तचक्रोऽष्टौ चेत्पुरुषोत्तमः। नवकः श्रीधरो ज्ञेयो दशैकादश जाम्बवान्॥



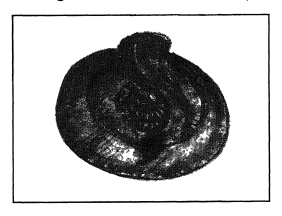
Nāga-bhoga-śilā

एकादशानिरुद्धो द्वादशो वामनात्मवान्। त्रयोदशादिभिश्चक्रैर्नरकः परिकीर्तितम्।। द्वारकायाः शिलाभेदः प्रोक्तः संक्षेपतः खग।।

# अथ संकीर्णविषयनिरूपण म्।।

राममूर्तिस्सतां यत्नेन पूजयेत्।
पूजियत्वा फलं सम्यक् प्राप्नोति न संशयः।
सालग्रामिशलाचक्रिनिर्मिता कृत्रिमा भवेत्।।
अर्पितं पूजयेत् भक्त्या सर्वान् कामानवापुयात्।
सालग्रामाः सदा पूज्याः विषमा न कदाचन।।
विषमेऽप्येकमेव स्यात् समे द्वे न कदाचन।
न प्रतिष्ठा न संस्कारो न प्रायश्चित्तमेव च।।
नापराधश्च पूजायां विद्यते वै खगेश्वर।
सालग्रामिशलायां तु द्रष्ठव्याः सर्वमृर्तयः।।

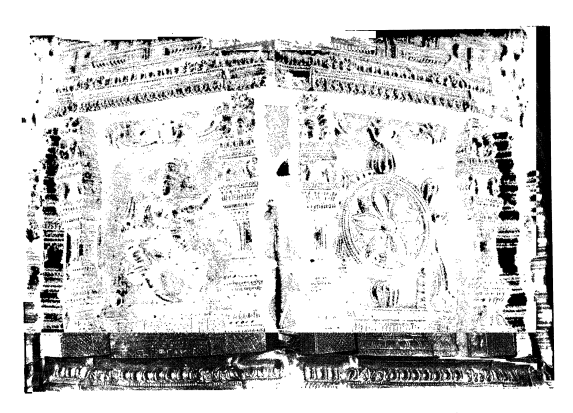
मूर्तिबिम्बेन यष्टव्यान्यबिम्बे तथैव च।
चक्राञ्चितिशाला वापि द्वारकायाः सद्भवाः।।
यः पूजयेदनुदिनं स याति परमां गतिम्।
स्फुटितं कृत्रिमं वापि चक्रङ्कितशिलासु वै।।
सालग्रामशिलायां पूजयेन्नात्र संशयः।
सालग्रामशिला यत्र द्वारवती शिला हरिः।।
वुलसी यत्र शङ्खश्च तत्र सन्निहितो हरिः।
विष्णुपादोदकं नित्यं शिरसा धारयेत् पिबेत्।
नियमेन तु यो मर्त्यः स याति परमां गतिम्।।



Nāga-bhoga-śilā (rare stone from Subrahmaṇya)

# अथ ग्राह्यमूर्तीनां दोषं दर्शयति।।

करालं कुलनाशं स्याद्विकरालमनिष्टदम्। कर्मविघ्नकरं तिर्यक् विनिवक्तं तु शोकदम्॥ अतुष्टिदं स्थूलवक्त्रं मूर्धन्यमुच्चाटनं भवेत्। अधोवक्त्रं पार्श्ववक्त्रं क्षयरोगविधायकम्॥ शिरोवक्त्रं पुत्रहानिः मित्रघ्नं पञ्चचक्रकम्। अचक्रं सर्वशून्यं स्याद्बक्रचक्रं भयप्रदम्॥ पापदं भिन्नचक्रं च स्तेयदं भग्नचक्रकम्। विषं विषमचक्रं च बहुचक्रं कुलक्षयम्। पंक्तिचक्रं वित्तनाशं विवर्णं कुलनाशनम्।। अन्तर्जरं धूम्रवर्णं अतिरक्तं च शोकदम्। कपिलं पतिनाशं स्याच्चतुर्वर्णन्तु मध्यमम्।। स्फुटितं पुत्रहानि स्याद्भगोष्ठं मुक्तिनाशनम्। आस्थानभंगदं भूग्नं दन्तुरं क्लेशकारणम्।। भयावहं भिन्नशीर्षमितस्थूलं धनापहम्। अतिहस्वमपूजार्हं त्रिकोणं बन्धुनाशनम्।। बहुरेखाङ्कितं दद्यात् असत्यं राजसंसदि। सुकृतघ्नमचिह्नञ्च स्थाननाशं चलासनम्।। धनवृद्धिवनाशं स्यादर्धमुन्नतमेव चेत्। चित्तदाहदमुष्णं चेत् दग्धपदं भवेत्।। उद्वेगकारकं रूक्षं छिद्रपृष्ठं तु रोगदम्। पौशुन्यदं बहच्छिद्रं स्फोटमायुष्यनाशनम्।। एतत् स्यात् त्याज्यगणं हित्वा ग्राह्यमेव सुपूजयेत्। क्षीरे वा तण्डुले वा पि सालग्रामं निवेशयेत्।। दृष्ट्वाधिक्यं पयः किञ्चिद् गृह्वीयाद्वुद्धिमान्नरः। इति सालग्रामलक्षणम् समाप्तम्।।



CHAKRA (on the Dhvaja-stambha at the Tirumala-Tirupati temple)



Dadhi-vámana

#### APPENDIX III

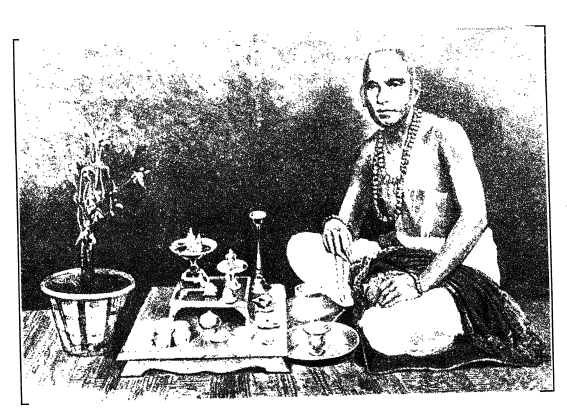
# EXCERPT FROM PĀÑCHARĀTRĀGAMA

श्रीरामचन्द्रायनमः॥

अथ पांचरात्रागमे वराहपृथ्वीसंवादे।।
द्वारवत्याः शिला देवी चक्रमुद्रा प्रदर्शिता।
यत्रापि नीयते तत्स्यात्तीर्थं द्वादशयोजनम्।।१।।
सालग्रामशिला यत्र तत्र सिन्निहितो हरिः।
तत्सिन्निधौ त्यजेत्प्राणान्विष्णुलोके महीयते।।२।।

सालग्रामसमीपे तु क्रोशमात्रं समन्ततः। कीकटेऽपि मृतो याति वैकुण्ठभवनं पदम्।।३॥ सालग्रामभवो देवो देवो द्वारवतीभवः। उभयोस्संगमो यत्र मुक्तिस्तत्र न संशयः।।४॥ स्नानोदकं पिबेत्तोयं चन्दनं धारयेत्सदा। प्रक्षात्य तित्पबेत्तोयं चक्रांकितिशाला हरेः॥५॥ सालग्रामशिलातोयमपीत्वा यस्तु मस्तके। प्रक्षेपणं प्रकुर्वीत ब्रह्महा स निगद्यते।।६॥ अधावक्रस्य कुंडलः द्वार देवा समास्काक त्य वृक्षेण संयु तावा मपादी सिरश्य के रे खालं द्यानां दिन स्वीता मस्य वि वि यः भु कि मु कि मु

त्रीमित्नवण्नवरिश्वंदुगलेटागिरादुम्यदारिद्रभम्बंन्हागनातादुगना।
पर्शरामम् निल्द्राणां भेगकाण्यत्र भिष्ठिरामस्पराजप् ज्यस् सं।तिरः अतिम प्
ला सं काराः दुविद् कृति मंत्रमुः ॥टीक् प्पर्शरामम् तिगल्लनालक त्रकारङ्यागेरेरे
राजप् ज्यपं कीरामस् सं तप्रीराम ततीपुष्णसमानप् शराम् द्वीद् स्समानप् शराम् वे
निशिकां बादु॥ ॥राजप् ज्यसमानप्रीराम लक्षणां भेगका।सीत्र कष्ट्रणकेणोपे ता दीपेद्राः
रेष्ठद लिभिति भोगक च क्षेत्रात् वामेवा दश्चे किपियान् क्रभावे भविद्रे दुः प्राक्रितिरस्य प्
पृष्ठे तुषात्रीतावध्ये रवादं स्राद्धितभे वे तुष्या महिमान् भगवानु अन्ये नीयमित्रभ्रान्॥
रीक् भानेद्वा किल्राणिषं दुक्षे ते नील स्रक्षा व नीयिगानी साद्वा वदन दंद्या कि स्वालविष्
य र देनी बल्दिक का गिति हो देव हो गवंद पार्शित्र सिद्धा व्यक्त दंद्व देव का दंद्वा निक्रा च किल्राण विद्रा है विद्या लविष्



#### APPENDIX IV

# तुलस्युपनिषत्।।

अथ तुलस्युपनिषदं व्याख्यास्यामः॥ नारद ऋषिः। अथर्वाङ्गिरश्छन्दः। अमृता तुलसी देवता॥

सुधा बीजम्। वसुधा शक्तिः। नारायणः कीलकम्।।

श्यामां श्यामवपुर्धरां ऋग्स्वरूपां यजुर्मनं ब्रह्माथर्वप्राणां कल्पहस्तां पुराणपठितां अमृतोद्भवां अमृतरसमञ्जरीं अनन्तामनन्तरसभोगदां वैष्णवीं विष्णुवल्लभां, मृत्युजन्मनिबर्हणीं, दर्शनात् पापनाशिनीं, स्पर्शनात् पावनीं, अभिवन्दनात् रोगनाशिनीं, सेवनान्मृत्युनाशिनीं, वैकुण्ठार्चनात् विपद्धन्त्रीं, भक्षणात् वयुनप्रदां, प्रादक्षिण्याद् दारिद्रय-नाशिनीं, मूलमृल्लेपनान्महापापभञ्जनीं, घ्राणतर्पणाद् अन्तर्मिलन-नाशिनीं। य एवं वेद स वैष्णवो भवति॥ वृथा न छिन्द्यात्। दृष्ठ्वा प्रदक्षिणं कुर्यात्। यां न स्पृशेत्। पर्वाणि न विचिन्वेत्। यदि विचिन्वति स विष्णुहा भवति॥

श्रीतुलस्यै स्वाहा। विष्णुप्रियायै स्वाहा। अमृतायै स्वाहा।।

श्रीतुलस्यै विद्महे। विष्णुप्रियायै धीमहि। तन्नो अमृता प्रचोदयात्।।

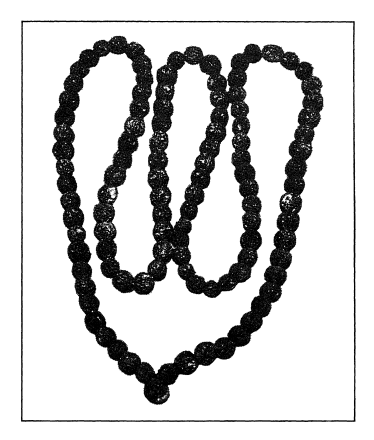
अमृते≤मृतरूपासि अमृतत्वप्रदायिनि। त्वं मामुद्धर संसारात्क्षीरसागरकन्यके॥१॥

श्रीसिख त्वं सदानन्दे मुकुन्दस्य सदा प्रिये। वरदाभय हस्ताभ्यां मां विलोकय दुर्लभे॥२॥

अवृक्षवृक्षरूपासि वृक्षत्वं मे विनाशय। तुलस्यतुलरूपासि तुलाकोटिनिभेऽजरे॥३॥ अतुले त्वतुलायां हि हरिरेकोस्ति नान्यथा। त्वमेव जगतां धात्री त्वमेव विष्णुवल्लभा॥४॥ त्वमेव सुरसंसेव्या त्वमेव मोक्षदायिनी। त्वच्छायायां वसेल्लक्ष्मीः त्वन्मूले विष्णुरव्ययः॥५

समन्ताद्देवताः सर्वाः सिद्धचारणपन्नगाः। यन्मूले सर्वतीर्थानि यन्मध्ये ब्रह्मदेवताः।।६।। यदग्रे वेदशास्त्रणि तुलसीं त्वां नमाम्यहम्। तुलिस श्रीसिख शुभे पापहारिणि पुण्यदे।।८।। नमस्ते नारदनुते नारायणमनःप्रिये। ब्रह्मानन्दाश्रुसञ्जाते बृन्दावनिवासिनि।।९।। सर्वावयवसम्पूर्णे अमृतोपनिषद्रसे। त्वं मामुद्धर कल्यणि महापापाब्धिदुस्तराम्।।९ सर्वेषामिप पापानां प्रायश्चित्तं त्वमेव हि। देवानां च ऋषीणां च पितृणां त्वं सदा प्रिये।।१०।

(यज्ञं दानं जपं तीर्थं श्राद्धं वै देवतार्चनम् तर्पणं मार्जनं चान्यत्र कुर्यातुलसीं विना। तुलसीदारुमणिभिः जपः सर्वार्थसाधकः।।



APPENDIX V

# ON RUDRĀKSHA

Regarded as sacred to Śiva are the rudrāksha berries, which are worn on the body by the Śaiva-devotees, used as rosaries, and which adorn the lingas and images of Śiva. They are drupes or berries from the tree known as Elacarpus ganitrus. The trees are grown extensively in Nepal, Śri-lankā, Malasia, North Australia, Indonesia, Sumātra, Java and the Pacific Islands. The tree occurs in twenty-five species.

The drupes from the trees in Nepal are regarded as superior in quality. The differences in the trees are due to the weather conditions, maintenance and methods of cultivation.

The berries (drupes) are considered as having come out of the eyes of Śiva; hence called `rudrāksha' (`rudrasya nayanād utpannā

rudrākshāh'). There is a legend that Siva, when he set out to battle with the demon Tripura, closed his eyes for a long stretch of time. From his closed eyes, tears trickled down and fell on the ground. At once the trees sprouted from the tears as they touched the earth. Thus the trees came to be called 'Rudra's eyes'. Another account narrates that Sadaśiva destroyed the world at the time of dissolution (pralaya) with his eye of destruction (viz. the third eye, or the eye on the forehead), and closed that eye. The rudrāksha berries emanated from that (`sadāśivah eye samhārakāle samhāram krtvā samhārāksham mukuli-karoti; tan nayanāj jātāh rudrākshāh; tasmād rudrākshatvam').

The rudrāksha-berries are round in shape, oval or flat. They may also be semi-round and long. The good berries are glabose or abovoid, having inside each of them a nut which is hard and longitudinally grooved. These are referred to as 'faces' (mukha), which differ in number and in formation. Small-sized rudrākshas, which are hard, thorny, and well-grooved are considered especially sacred. They will also have a natural hole in the centre.

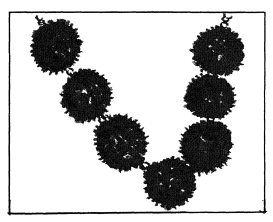
Śālagrāmas, Like the the rudrākshas are also tested for their acceptability. The rudraksha is placed in a bowl of milk and watched; even if kept for a very time, the milk will not get spoilt if the rudraksha is a genuine or a good one. Or when it is placed in water, the water will, within a short time, change its colour, and will be warmer to touch than before, if the rudraksha is a good one. Good rudrāksha will sink in water, unless it is old or worn out. (when it floats).

The rudrākshas are also purified before use. The usual method is to wash the rudrāksha first wth coconutwater, and then with milks ghee and curds, one after another; finally the radrāksha is washed in pure water. Before wearing them or stringing them together, specific mantras are recited, and the berries are consecrated.

Garlands of rudrākshas are made, with 18, 36, 54 or 108 beads, for wearing on the head, round the neck, on the wrists and as a cross-belt (upavīta). The rudrākshas are distinguished by the number of faces (mukha) they have. The faces may be from one to fourteen. Rarely, however, rudrākshas with faces upto twenty-one are available. The purāṇas

speak of rudrākshas which have thirtyeight faces.

There are several texts dealing with the problem of identifying good rudrākshas and the methods of using them: Rudrāksha-kalpa, Rudrāksha-parīkshā, and Rudrāksha-dhāraṇā. There is an Upanishat called Rudrākshopanishat (or Rudrāksha-jābālopanishat), which provides details about the rudrākshas. The text is given below with explanations.



रुद्राक्षोपनिषत्।।

हरिः ओं॥

अथ हैनं कालाग्निरुद्रं भुसुण्डः पप्रच्छ। कथं रुद्राक्षोत्पत्तिः। तद्धारणात् किं फलमिति॥

तं होवाच भगवान् कालग्निरुद्रः। त्रिपुरवधार्थमहं निमीलिताक्षोऽभवम्। तेभ्यो जलबिन्दवो भूमौ पतिताः। ते रुद्राक्षा जाताः। सर्वानुग्रहार्थाय तेषां नामोच्चारमात्रेण दशगोदानफलं दर्शनस्पर्शनाभ्यां द्विगुणं फलम्।।

अत ऊर्ध्वं वक्तुं न शक्नोमि॥ तत्रैते श्लोका भवन्ति॥

कस्मिस्थितं तु किं नाम कथं वा धार्यते नरैः। कित भेदमुखान्यत्र कैर्मन्त्रैर्धार्यते कथम्॥१॥

दिव्यवर्षसहस्राणि चक्षुरुन्मीलितं मया। भूमावक्षिपुटाभ्यां तु पतिता जलबिन्दवः॥२॥

तत्राश्रुबिन्दवो जाता महारुद्राक्षवृक्षकाः। स्थावरत्वम्नुप्राप्य भक्तानुग्रहकारणात्॥३॥

भक्तानां धारणात्पापं दिवारात्रिकृतं हरेत्। लक्षं तु दर्शनात्पुण्यं कोटिस्तद्धारणात् भवेत्॥४॥

तस्य कोटिशतं पुण्यं लभते धारणान्नरः। लक्षकोटिसहस्राणि लक्षकोटिशतानि च॥५॥ तज्जपाल्लभते पुण्यं नरो रुद्राक्षधारणात्।

This text is in the nature of a dialogue between Bhusuṇḍi and Kālāni-rudra, the former questioning and the latter answering. This portion of the text is an introduction. It narrates that Śiva, as he set out to destroy the demon Tripura, closed his eyes for a thousand çelestial years.

219

From his closed eyes, tears fell on the earth, and the drops were transformed into the Rudrāksha-trees, for the sake of securing the welfare of the devotees. There is also in this section an eulogy of the merits acquired by seeing, touching and wearing the rudrāksha-drupes.

धात्रीफलप्रमाणं यच्छ्रेष्ठमेतदुदाहृतम्।।६॥ बदरीफलमात्रं तु मध्यमं प्रोच्यते बुधैः। अधमं चणमात्रं स्यात्प्रक्रियैषा मयोच्यते॥७॥

The rudrāksha that is of the size of dhātri (āmalakī) (Emblica officinalis) is regarded as the best, while the one that is of the size of the badarī fruit (jujube berry, Zizyphus jujuba) is of midling merit, and the one which is of the size of chaṇaka (chick-pea) is inferior.

ब्राह्मणाः क्षत्रिया वैश्याः शूद्राश्चेति शिवाज्ञया। वृथा जाताः पृथिव्यां तु तज्जातीयाः

शुभाक्षकाः॥८॥

श्वेतास्तु बाह्मणा ज्ञेयाः क्षत्रिया रक्तवर्णकाः। पीतास्तु वैश्या विज्ञेयाः कृष्णाः शूद्रा उदाहृताः॥९॥

ब्राह्मणो बिभृयाच्छ्वेतान् रक्तान् राजा तु धारयेत्। पीतान् वैश्यस्तु बिभृयात् कृष्णान् शूद्रस्तु धारयेत्॥१०॥

The rudrākshas are classified into four groups corresponding to the four social groupings: brāhmaṇas, kshattriyas, vaiśyas and śūdras. They are white in colour, red, yellow and black respectively. The persons belonging to the different social organisations are required to wear the rudrāksha indicated for that particular group.

समाः स्निग्धा दृढाः स्थूलाः कण्टकैः संयुताः शुभाः।

कृमिदष्टं भिन्नभिन्नं कण्टकैर्हीनमेव च।।११।।

व्रणयुक्तमयुक्तं च षड् रुद्राक्षा विवर्जयेत्। स्वयमेव कृतं द्वारं रुद्राक्षं स्यादिहोत्तमम्। १२।।

यतु पौरुषयुक्तेन कृतं तन्मध्यमं भवेत्। समान् स्निग्धान् दृढान् स्थूलान् क्षौमसूत्रेण धारयेत्॥१३॥

सर्वगात्रेण सौम्येन सामान्यानि विचक्षणः। निकषे हेमरेखाभा यस्य रेखा प्रदृश्यते॥१४॥ तदक्षमुत्तमं विद्यात्तद्धार्यं शिवपूजकैः।

The rudrāksha-drupes that are even in shape, lustrous, compact in structure, large, and having thorns on them are meritorious. The drupes that are worm-eaten, split, damaged, devoid of thorns, wounded or otherwise defective must be avoided. The rudrākshas which have natural openings (holes) are most desirable, while the ones which have man-made openings (holes) are of midling merit. The beads which are acceptable must be strung in silken thread. The rudrāksha on which can be seen a golden-like streak is superior in quality.

शिखायामेकरुद्राक्षं त्रिशतं शिरसा वहेत्।।१५॥

षट्त्रिंशतं गले दध्याद् बाहोः षोडश षोडश। मणिबन्धे द्वादशैव स्कन्धे पञ्चशतं वहेत्॥१६॥

अष्टोत्तरशतैर्मालामुपवीतं प्रकल्पयेत्। द्विसरं त्रिसरं वापि सराणां पञ्चकं तथा।१७।।

सराणां सप्तकं वापि बिभृयात् कण्ठदेशतः। मुकुटे कुण्डले चैव कर्णिकाहारकोपि वा॥१८॥

केयूरकटके सूत्रं कुक्षिबन्धे विशेषतः। सुप्ते पीते सदाकालं रुद्राक्षं धारयेत्ररः॥१९॥

त्रिशतं त्वधमं पञ्चशतं मध्यममुच्यते। सहस्रमुत्तमं प्रोक्तं एवंभेदेन धारयेत्॥२०॥

The rudrakshas are worn on different parts of the body. The numbers of rudrākshas specific to the parts of the body are enumerated in these verses. A single rudrāksha must be tied to the tuft of hair (sikhā), while to be wound round the head the string must have three hundred of them. A necklace of thirty-six is suitable; the arm-bands must have sixteen; the wrists must be covered with strings of twelve beads. Shoulders must have strings of five hundred beads; garlands and sacred-chords (upavita) are strung with one hundred and eight rudrākshas. One may wear necklaces of rudrāksha-beads, with two, three, five or seven strands. The rudrakshas may also be worn on the crest, or as ear-pieces; they may be used or bracelets, arm-bands or as belly-belts (udara-bandha). The beads must be worn all the time, even while sleeping. The employment of a thousand rudrāksha-drupes (on the body) is most meritorious, while five-hundred is of midling merit and three hundred is inferior.

शिरसीशानमन्त्रेण कण्ठे तत्पुरुषेण तु। अघोरेण गले धार्यं तेनैव हृदयेऽपि च॥२१॥

अघोरबीजमन्त्रेण करयोर्धारयेत् सुधीः। पञ्चाशदक्षग्रथितान् व्योमव्याप्यपि चोदरे॥२२॥

Salagrama Kosha 221

पञ्चब्रह्मभिरङ्गेश्च त्रिमाला पञ्च सप्त च। ग्रथित्वा मूलमन्त्रेण सर्वाण्यक्षाणि धारयेत्॥२३॥

The procedure for wearing the rudrāksha-drupes on the head, neck, chest, hands and belly involve the recitation of specific mantras; išānamantra for wearing the rudrāksha on the head, tatpurusha-mantra round the neck and so on. Even while stringing the rudrākshas into strands, the mūlamantra needs to be recited.

अथ हैनं भगवन्तं कालाग्निरुद्रं भुसुण्डः पप्रच्छ रुद्राक्षाणां भेदेन यदक्षं यत्स्वरूपं यत्फलमिति।

तत्स्वरूपं मुखयुक्तमरिष्टनिरसनं कामाभीष्टफलं ब्रहीति।।

तत्रैते श्लोका भवन्ति।

एकवक्त्रं तु रुद्राक्षं परतत्वस्वरूपकम्। तद्धारणात् परे तत्र्वे लीयते विजितेन्द्रियः॥१॥

द्विवक्त्रं तु मुनिश्रेष्ठ चार्धनारीश्वरात्मकम्। धारणादर्धनारीशः प्रीयते तस्य नित्यशः॥२॥

त्रिमुखं चैव रुद्राक्षं अग्नित्रयस्वरूपकम्। तद्धारणाच्च हृतभुक्तस्य तुष्यति नित्यदा॥३॥

चतुर्मुखं च रुद्राक्षं चतुर्वक्तं स्वरूपकर्म्। तद्धारणाच्चतुर्वक्तंः प्रीयते तस्य नित्यदः॥४॥ पञ्चवकां तु रुद्राक्षं पञ्चब्रह्मस्वरूपकम्। पञ्चवक्तंः स्वयं ब्रह्म पुंहत्या च व्यपोहित।।५।। षड्वक्त्रमपि रुद्राक्षं कार्तिकेयाधिदैवतम्। तद्धारणान्महाश्रीः स्यान्महदारोग्यमुत्तमम्॥६॥ मतिविज्ञानसम्पत्तिशुद्धये धारयेत्सुधीः। विनायकाधिदैवं च प्रवदन्ति मनीषिणः॥७॥ सप्तवक्त्रं तु रुद्राक्षं सप्तमालाधिदैवतम्। तद्धारणान्महाश्रीः स्यान्महदारोग्यमुत्तमम्।।८॥ महती ज्ञानसम्पत्तिः शुचिर्धारणतः सदा। अष्टवक्त्रं तु रुद्राक्षमष्टमात्राधिदैवतम्॥९॥ वस्वष्टकप्रियं चैव गंगाप्रितिकरं तथा। तद्धारणादिमे प्रीता भवेयुः सत्यवादिनः॥१०॥ नववक्त्रं तु रुद्राक्षं नवशक्त्यधिदैवतम्। तस्य धारणमात्रेण प्रीयन्ते नवशक्तयः॥११॥ दशवक्त्रं तु रुद्राक्षं यमदैवत्यमीरितम्। दशप्रशान्तिजनकं धारणान्नात्र संशयः।।१२॥ एकादशमुखं त्वक्षं रुद्रैकादशदैवतम्। तिददं दैवतं प्राहुः सदा सौभाग्यवर्द्धनम्॥१३॥ रुद्राक्षं द्वादशमुखं महाविष्णुस्वरूपकम्। द्वादशादित्यरूपं च बिभर्त्येव हि तत्परम्।।१४। त्रयोदशमुखं त्वक्षं कामदं सिद्धिदं शुभम्। तस्या धारणमात्रेण कामदेवः प्रसीदति॥१५॥

# चतुर्दशमुखं चाक्षं रुद्रनेत्रसमुद्भवम्। सर्व व्याधिहरं चैव सर्वदारोग्यमापुयात्॥१६॥

The rudrāksha berries have several faces (mukha or vaktra), marked by longitudinal grooves, one to fourteen in number. The berries are thus known by different names, and wearing them is supposed to bestow different benefits. The names indicate the deities the berries represent.

#### (1) One faced berry:

The supreme reality (para-tattva), which is unitary.

#### (2) Two-faced berry:

Ardha-narīśvara form of Śiva; also called Hara-Gaurī.

#### (3) Three-faced berry:

The three forms of Agni (Āhavanīya, Dakshiņa and Gārhapatya); or in some other accounts, the three deities (tri-mūrti) Brahma, Vishņu and Śiva.

#### (4) Four-faced berry:

The four faced Brahmā

#### (5) Five-faced berry:

The five brahmās (representing the five primary elements, bhūta); or kālāgni.

#### (6) Six-faced berry:

The six-headed god, Kārtikeya (Shanmukha)

#### (7) Seven-faced berry:

The seven strands (standing for the seven realms, sapta-loka); or Ananta the dragon with seven hoods.

#### (8) Eight-faced berry:

The eight mother-goddesses (mātṛkās), the usual seven alongside Mahālakshmī as the eighth; or Gaṇeśa in some accounts.

#### (9) Nine-faced berry:

The nine Sakti-goddesses or Durgas

#### (10) Ten-faced berry:

Yama; or in some accounts Janārdana.

#### (11) Eleven-faced berry:

The eleven forms of Rudra (ekādaśa-rudras):

#### (12) Twelve-faced berry:

The twelve forms of Vishņu (or the twelve forms of Āditya (dvādaśāditya) (13) Thirteen-faced berry: Kāma-deva (Indian Eros)

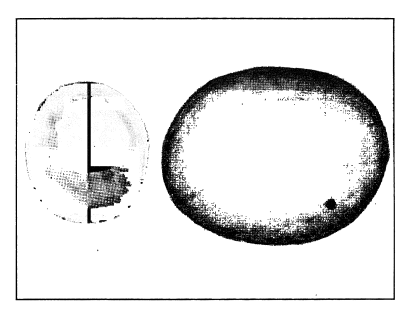
(14) Fourteen-faced berry:

Parama-Śiva, or that which emerged directly from Rudra's eyes. मद्यं मासं च लशुनं पलाण्डुं शिग्रुमेव च। श्लेष्मातकं विड् वराहमभक्ष्यं वर्जयेत्ररः॥१७॥ ग्रहणे विषुवं चैवमयने संक्रमेऽपि च। दर्शेषु पूर्णमासे च पुर्णेषु दिवसेषु च। रुद्राक्षधारणात्सद्यः सर्वपापैः प्रमुच्यते॥१८॥ रुद्राक्षमूलं तद् ब्रह्मा तन्नालं विष्णुरेव च। तन्मुखं रुद्र इत्याहुस्तद् बिन्दुः

सर्वदेवताः।।१९॥

Then the text proceeds with mentioning certain articles of food (like liquor, meat, garlic and onion) which must be avoided by one who wears the rudrāksha. The especial periods (like grahaṇa, vishuva, ayana, sankramaṇa etc) when the wearing of rudrāksha will at once remove all sins. The portion of the text ends by describing the bottom of the berry as Brahmā, the central canal as Vishṇu, and the faces as Rudra; the hole represents all the gods.

224 Salagrama Kosha



Varjya-śila (small dvāra in large stones and large dvāra in small ones)

#### APPENDIX VI

# EXCERPT FROM ŚRĪ-VIDYĀRŅAVA-TANTRA

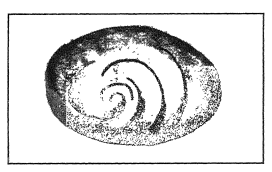
(Uttara-bhāga, śvāsa 29, Prāchya-prakāśana, Vāraņāsi, 1987, pp. 14-19)

अथ शालग्रामलक्षणानि स्कान्दे।। स्निग्धा कृष्णा पाण्डुरा च पीता नीला तथैव च। रक्ता रूक्षा च वक्ता च

महास्थूलाप्यलाञ्छिता।।१।। कपिला कर्बुरा भग्ना बहुचक्रैकचिक्रका। बृहन्मुखी बृहच्चक्रा लग्नचक्राथवा पुनः।।२।। भुग्नचक्राथ वा काचिद्धग्नचक्राप्यधोमुखी। इति। अथैतासां वर्णादिभेदेन गुणदोषौ तत्रैव।। स्निग्धा सिद्धिकरी मन्त्रे कृष्णा कीर्ति ददाति च।

पाण्डुरा पापदमनी पीता पुत्रफलप्रदा।१।। नीला संदिशते लक्ष्मीं रक्ता राज्यप्रदायिनी। रूक्षा चोद्वेगदा नित्यं वक्रा दारिद्र्यदायिनी।।२।। स्थूला निहन्ति चैवायुर्निष्फला तु अलाञ्छिता। कपिला कर्बुरा भग्ना बहुचकैकचिक्रका।।३।। बृहन्मुखी बृहच्चका लग्नचकाथ वा पुनः। भुग्नचकाथ वा या स्याद्धग्नचकाप्यधोमुखी॥४॥ पूजयेद्वा प्रमादेन दुःखमेव लभेत सः। इति। अग्निपुराणे॥

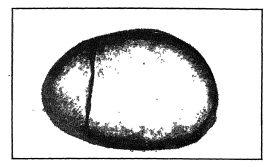
तथा व्यालमुखी भग्ना विषमा बद्धचिक्रका। विकारावर्तनाभिश्च नारसिंही तथैव च॥१॥



Varjya-bhramāvarta

किपला च भ्रमावर्ता रेखावर्ता च या शिला।
दुःखदा सा तु विज्ञेया सुखदा न कदाचन।।२।।
स्निग्धा श्यामा तथा शुक्ला पीता वा
समचिक्रका।
घोणीमूर्तिरनन्ताख्या गम्भीरा सम्पुटा तथा।।३।।
सूक्ष्मा मूर्तिश्च सुमुखी पूजिता सिद्धिदायिका।
धात्रीफलप्रमाणा या करेणोभयसम्पुटा।।४।।
पूजनीया प्रयत्नेन भक्त्या तां तु प्रपूजयेत्।
पूजिते फलमाप्नोति इह लोके परत्र वै।।५।।

इति।
दोषाश्चैते सकामार्चनविषयाः॥
अत उक्तं श्रीभगवता स्कान्दे॥
खिण्डतं स्फुटितं भग्नं सालग्रामे न दोषभाक्।
इष्टा तु यस्य या मूर्तिः स तां यत्नेन
पूजयेत्॥१॥



Khaṇḍita

चक्रं वा केवलं तत्र पद्मेन सह संयुतम्। केवला वनमाला वा हरिर्लक्ष्म्या सह स्थिता॥२॥

मुख्याः स्निग्धादयस्त्वत्र मुख्या रक्तादयो मताः। मुख्याभावे त्वमुख्या हि पूज्या इत्युच्यते परैः॥३॥

इति।

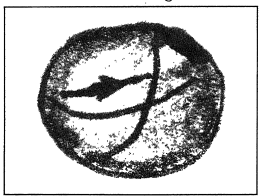
अथैतासामेव लक्षणिवशेषेण संज्ञाविशेषो बाह्ये श्रीभगवाद्ब्रह्मसम्वादे।।

निवसामि सदा ब्रह्मन् सालग्रामाख्यवेश्मिन। तत्र च मुख्यचक्राङ्कभेदे नामानि मे श्रृणु॥१॥ द्वारदेशे समे चक्रे दृश्येते नान्तरायके। वासुदेवः स विज्ञेयः

शुक्लाभश्चातिशोभनः॥२॥

प्रद्युम्नः सूक्ष्मचक्रस्तु पीतदीप्तिस्तथैव च।
सुषिरं छिद्रबहुलं दीर्घाकारं तु तद्भवेत्॥३॥
अनिरुद्धस्तु नीलाभो वर्तुलश्चाितशोभनः।
रेखाद्वयं तु तद्वािर पृष्ठं पद्मेन लाञ्छितम्॥४॥
सौभाग्यं केशवो दद्यात् चतुष्कोणो भवेतु यः।
श्यामं नारायणं विद्यान्नाभिचक्रं तथोपिर॥५॥
दीर्धरेखासमोपेतं दक्षिणे सुषिरं पृथु।
ऊर्ध्वं मुखं विजानीयाद्द्वारे च
हिर्रूपिणीम्॥६॥

कामदं मोक्षदं चैव ह्यर्थदं च विशेषतः। परमेष्ठी च शुक्लाभः पद्मचक्रसमन्वितः॥७॥ बिल्वाकृतिस्तथा पृष्ठे सुषिरं वापि पुष्कलम्। कृष्णवर्णस्तथा विष्णुः स्थूले चक्रे सुशोभने॥८॥



Nārasimha

द्वारोपरि तथा रेखा दृश्यते मध्यदेशतः। कपिलो नारसिंहस्तु पृथुचकः सुशोभनः॥९॥

ब्रह्मचार्यधिकारी स्यात् पूजनं नान्यथा भवेत्। ब्रह्मचर्येण पूज्योऽसावन्यथा विघ्नदो भवेत्।१०॥

इति।

क्वचिच्व॥

कपिलोधस्त्रिबिन्दुः स्यात् कपिलः पञ्चबिन्दुकः। ब्रह्मचर्येण पूज्यःस्यादन्यथा सर्वविघ्नदः॥१॥

स्थूलं चक्रद्वारं मध्ये गुडलाक्षासवर्णकम्। द्वारोपरि तथा रेखा पूजा कार्या सुशोभना॥२॥

स्फुटितं विषमं चक्रं नारसिंह तु कापिलम्। सम्पूज्य मुक्तिमाप्रोति संग्रामे विजयी भवेत्।।३।। इति।

पद्मपुराणे, कार्तिकमाहात्म्ये॥

यस्य दीर्घं मुखं पूर्वं कथितैर्लक्षणैर्युतम्। केसराकारिका रेखा नारसिंहो मतः स तु॥३॥



इति।

ब्राह्ये॥

वराहं शक्तिलिङ्गे च चक्रे च विषमे स्मृते। इन्द्रनीलनिभं स्थूलं विरेखालाञ्छितस्थलम्।।१।।

इति।

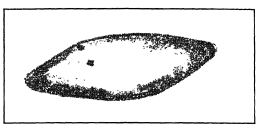
पाद्मे च॥

वाराहाकृतिराभुग्नश्चऋरेखास्वलंकृतः। वाराह इति सम्प्रोक्तः॥

इति।

ब्राह्मे॥

दीर्घा काञ्चनवर्णाभा बिन्दुत्रयविभूषिता। मत्स्याख्या सा शिला ज्ञेया भुक्तिमुक्तिफलप्रदा॥१॥



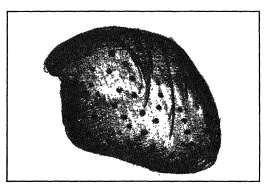
कूर्मस्तथोन्नतः पृष्ठे वर्तुलः परिपूरितः। हरितं वर्णमाधत्ते कौस्तुभेन च चिह्नितः॥२॥

कूर्माकारा च चक्राङ्काः शिला कूर्मः प्रकीर्तितः।

इति।

ब्राह्मे॥

हयग्रीवोंऽकुशाकारो रेखाः पञ्च भवन्ति हि। बहुबिन्दुसमाकीर्णो दृश्यते नीलरूपकः॥१॥



इति।

पाद्मे॥

हयग्रीवा यथा लम्बरेखा वा या शिला भवेत्। तथा सौम्यो हयग्रीवः पूजितो ज्ञानदो भवेत्।।१।। अश्वाकृति मुखं यस्य साक्षमालिशरस्तथा। पद्माकृतिर्भवेद्वापि हयशीर्षस्त्वसौ मतः॥२॥ वैकुण्ठं नीलवर्णाभं चक्रमेकं तथा ध्बजा। द्वारोपिर तथा रेखा पूजा कार्या सुशोभना॥३॥

श्रीधरस्तु तथा देवश्चिह्नितो वनमालया। कदम्बकुसुमाकारो रेखापञ्चकभूषितः॥४॥

वर्तुलश्चातिचिह्नश्च वामनः परिकीर्तितः। अतसीकुसुमप्रख्यो बिन्दुना परिशोभितः॥५॥ इति।

अन्यत्र च॥

वामनरूपो भवेद्देवो हस्वो यः

स्यान्महाद्युतिः। वामपार्श्वे गदाचक्रे रेखे चैव तु दक्षिणे॥१॥ इति।

पाद्मे॥

चक्राकारेण पंक्तिः सा यत्र रेखामयी भवेत्। स सुदर्शन इत्येवं ख्यातः पूजाफलप्रदः॥१॥ दामोदरस्तथा स्थूलो मध्ये चक्रं प्रतिष्ठितम्। दूर्वाभं द्वारि सङ्कीर्णं पीता रेखा तथैव च॥२॥

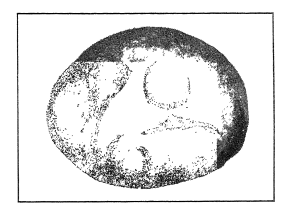
उपर्यधश्व चक्रे द्वे नातिदीर्घ मुखे बिलम्। मध्ये च रेखा लम्बैका सा च दामोदरः

स्मृतः॥३॥

इति।

अन्यत्र च॥

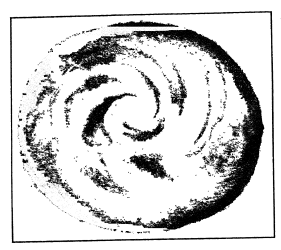
स्थूलो दामोदरो ज्ञेयः सूक्ष्मरन्ध्रो भवेतु यः। चक्रे च मध्यदेशस्थे पूजितः सुमुखः सदा॥१॥



नानावर्णो ह्यनन्ताख्यो नागभोगेन चिह्नितः। अनेकचक्रसम्भिन्नः सर्वकामफलप्रदः॥२॥

अनेकचको बहुभिश्चिह्नैरप्युपलिक्षतः। अनन्तः स तु विज्ञेयः सर्वपूजाफलप्रदः॥३॥

विदिक्षु दिक्षु सर्वासु यस्योध्वें दृश्यते मुखम्।
पुरुषोत्तमः स विज्ञयो भुक्तिमुक्तिफलप्रदः॥४॥
दृश्यते शिखरे लिंगं शालग्रामसमुद्भवम्।
तस्य योगीश्वरो नाम ब्रह्महत्यां व्यपोहति॥५॥
आराध्यं पद्मनाभाख्यं पङ्कजच्छत्रसंयुतम्।
तुलस्या पूजयेन्नित्यं दरिद्रस्त्वीश्वरो भवेत्॥६॥
चन्द्राकृतिं हिरण्याख्यं रिश्मजालं विनिर्दिशेत्।
सुवर्णरेखाबहुलं स्फटिकद्युतिशोभितम्॥७॥



इति।

पाद्मे॥

वज्रकीटोद्भवा रेखाः पंक्तिभूताश्र्व यत्र वै। शालग्रामशिला या सा विष्णुपञ्जरसंज्ञिता॥१॥

नागवत्कुण्डलीभूतरेखापंक्तिः स शेषकः। पद्माकारे तु पंक्ती द्वे मध्ये लम्बा च रेखिका॥२॥

गरुङः स तु विज्ञेयश्चतुश्चक्रे जनार्दनः। चतुश्चक्रः सूक्ष्मद्वारि वनमालाङ्कितोदरः॥३॥

लक्ष्मीनारायणः श्रीमान् भुक्तिमुक्तिफलप्रदः। अर्धचन्द्राकृतिर्देवो हृषीकोश उदाहृतः॥४॥

तमभ्यर्च्य लभेत्स्वर्गं विषयांश्च समीरितम्। वामपार्श्वे समे चक्रे कृष्णवर्णः सबिन्दुकः॥५॥ लक्ष्मीनृसिंहो विख्यातो भुक्तिमुक्तिफलप्रदः।
त्रिविक्रमस्तथा देवः श्यामवर्णो महाद्युतिः॥६॥
वामपार्श्वे तथा चके रेखा चैव तु दक्षिणे।
प्रदक्षिणावर्तकृतवनमालाविभूषितः॥७॥
या शिला कृष्णसंज्ञा सा धनधान्यसमृद्धिदा।
चतस्रो यस्य दृश्यन्ते रेखाः पार्श्वे
समीपगाः॥८॥

चतुचक्रे मध्यदेशे तु सा शिला तु चतुर्मुखा। इति।

तथा।।

अतल्लक्षणयुक्तास्तु सालग्रामशिलाः शुभाः। याश्च तास्वापि सूक्ष्माः स्युस्ताः प्रशस्ततराः स्मृताः॥१॥

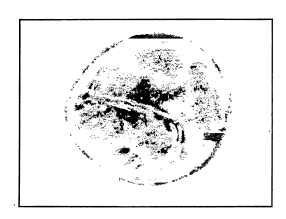
इति।

तथा च श्रीभगवद्ब्रह्मसंवादे तत्रैव।।
यथा यथा शिला सूक्ष्मा महत्पुण्यं तथा तथा।
तस्मात्तां पूजयेन्नित्यं धर्मकामार्थसिद्धये।।१।।
तत्राप्यामलकीतुल्या सूक्ष्मा चातीव या भवेत्।
तस्यामेव सदा ब्रह्मन् श्रिया सह
वसाम्यहम्॥२॥

तत्राप्यामलकीतुल्या सूक्ष्मा चातीव या भवेत्। तस्यामेव सदा ब्रह्मन् श्रिया सह वसाम्यहम्॥२॥ इति।

अथ शालग्रामशिलायां हरिपूजामाहात्म्यं पाद्मे माघमाहात्म्ये।।

यः पूजयेद्धरिं चक्रे शालग्रामशिलोद्धवे। राजसूयहस्रेण तेनेष्टं प्रतिवासरम्।१।। यदामनन्ति वेदान्ता ब्रह्म निर्गुणमच्युतम्। तत्प्रसादो भवेन्नृणां शालग्रामशिलार्चनात्।।२।। महाकाष्ठस्थितो विह्नर्मथ्यमानः प्रकाशते। अति पापसमाचाराः कर्मण्यनिधकारिणः।।३।। शालग्रामर्चका वैश्या नैव यान्ति यमालयम्। न तथा रमते लक्ष्म्या न तथा स्वपुरे हरिः।।४।।



शालग्रामशिलाचके यथा सःरमते सदा। अग्निहोत्रं हुतं तेन दत्ता पृथ्वी ससागरा॥५॥ येनार्चितो हरिश्चके शालग्रामशिलोद्भवे। कामकोधमदलोभैर्व्याप्तो योत्र नराधमः॥६॥

सोपि याति हरेलींकं शालग्रामशिलार्चनात्। यः पूजयति गोविन्दं शालग्रामे सदा नरः॥७॥ आभूतसम्प्लवं यावन्न स प्रच्यवते दिवः। विना तीर्थैर्विना दानैर्विना यज्ञैर्विना मखैः॥८॥ मुक्तिं यान्ति नरा वैश्य शालग्रामेशिलार्चनात्। नारकं गर्भवासं च न तिर्यक्कृमियोनिकम्॥९॥ . न याति वैश्य पापोपि शालग्रामे≤च्युतार्चकः। दीक्षाविधानमन्त्रज्ञश्चेत्रे यो बलिमाहरेत्।।१०।। स याति वैष्णवं धाम सत्यं सत्यं मयोदितम्। नैवद्यैर्विविधेः पुष्पैर्धूपदीपविलेपनैः॥११॥ गीतवादित्रस्तोत्राद्यैः शालग्रामशिलार्चनम्। कुरुते मानवो यस्तु कलौ भक्तिपरायणः॥१२॥ कल्पकोटिसहस्राणि रमते सन्निधौ हरेः। लिंगेस्तु कोटिभिर्दृष्टैर्यत्फलं पूजितैश्च तैः॥१३॥ शालग्रामशिलायास्तु एकेनापीह तत्फलम्। शालग्रामशिलारूपी यत्र तिष्ठति केशवः॥१४॥

तत्र देवासुरा यक्षा भुवनानि चतुर्दश। शालग्रामशिलायां तु यः श्राद्धं कुरुते नरः।१५॥

पितरस्तत्र तिष्ठन्ति तृप्ताः कृल्पशतं दिवि। सालग्रामसमीपे तु क्रोशमात्रं समन्ततः।१६॥ कीटकोपि मृतो याति वैकुण्ठं किमु मानुषः। सालग्रामशिलाचक्रं यो दद्याद्दानमुत्तमम्।१९७॥ भूचक्रं तेन दत्तं स्यात् सशैलवनकाननम्। इति।

स्कान्दे शिवस्कन्दसंवादे॥

शालग्रामशिलायां तु त्रेलोक्यं सचराचरम्। मया सह महासेन लीनं तिष्ठति सर्वदा॥१॥

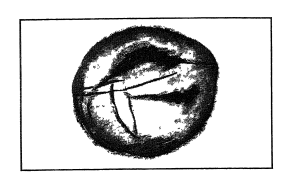
दृष्टा प्रणामिता येन स्नापिता पूजिता तथा। पुण्यकोटिसमं पुण्यं गवां कोटिफलं लभेत्॥२॥

कामासक्तोऽपि यो नित्यं भक्तिभावविवर्जितः। सालग्रामशिलां पुत्र सम्पूज्यैवाच्युतो भवेत्।।३॥

सालग्रामशिलाबिम्बे हत्याकोटिविनाशनम्। स्मृतं सङ्कीर्तितं ध्यातं पूजितं च नमस्कृतम्॥४॥

सालग्रामशिलां दृष्ट्वा यान्ति पापान्यनेकशः। सिंहं दृष्ट्वा याथा यान्ति वने मृगगणा भयात्।।५।।

मनः करोति मनुजः शालग्रामशिलार्चने। पापानि विलयं यान्ति तमः सूर्येदये यथा।।६॥ कामासक्तोऽथवा कुद्धः शालग्रामशिलार्चनम्। भक्त्या वा यदि वाऽभक्त्या कृत्वा मुक्तिमवाप्नुयात्॥७॥



वैवस्वतभयं नास्ति तथा मरणजन्मनोः। यः कथां कुरुते विष्णोः

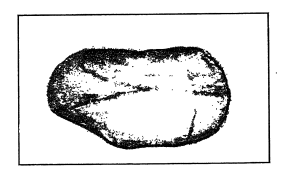
सालग्रामशिलाग्रतः॥८॥

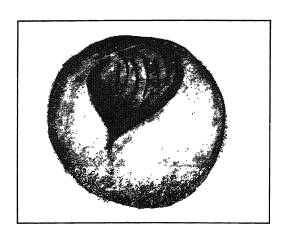
गीतैर्वाद्यैस्तथा स्तोत्रैः सालग्रामशिलार्चनम्। कुरुते मानवो यस्तु कलौ भक्तिपरायणः॥९॥

कल्पकोटिसहस्राणि रमते विष्णुसद्मनि। सालग्रामे नमस्कारो भविनापि नरैः

कृतः॥१०॥

भयं नैव करिष्यन्ति मद्धक्ताः ये नरा भुवि। मद्धक्तिबलदर्पिष्ठा मत्त्रभुं न नमन्ति ये॥११॥





वासुदेवं न ते ज्ञेया मद्भक्ता पापिनो हि ते। सालग्रामशिलायां तु सदा पुत्र वसाम्यहम्।।१२॥

दत्तं देवेन तुष्टेन स्वस्थानं नाम भक्तितः।
पद्मकोटिसहस्नैस्तु पूजिते मिय यत्फलम्।।१३।।
तत्फलं कोटिगुणितं सालग्रामिशालार्चने।
पूजितोहं न तैर्मन्त्रैर्निमतोहं न तैर्नरैः।।१४।।
न कृतं मर्त्यलोके यैः सालग्रामिशालाचर्नम्।
सालग्रामिशालाग्रे तु यः करोति
ममार्चनम्।।१५।।

तेनार्चितोऽहं सततं युगानामेकसप्तिः। किमर्चितैर्लिङ्गशतैर्विष्णुभक्तिववर्जितैः॥१६॥ सालग्रामशिलाबिम्बं नार्चितं यदि पुत्रक। अनर्हं मम नैवेद्यं पत्रं पुष्पं फलं जलम्॥१७॥ सालग्रामशिलालग्नं सर्व याति पवित्रताम्। या हि माहेश्वरो भूत्वा वैष्णवं लिङ्गमुत्तमम्।।१८॥

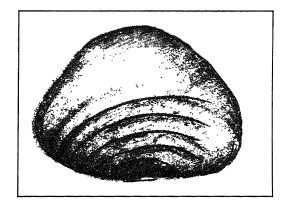
द्वेष्टि वै याति नरकं यावदिन्द्राश्चतुर्दश। सकृदभ्यर्चिते विष्णौ सालग्रामसमुद्भवे।१९॥

मुक्तिं प्रयान्ति मनुजा नूनं सांख्येन वर्जिताः। मिल्लिंगैः कोटिभिर्दृष्टैर्यत्फलं पूजितैस्तु तैः॥२०॥

सालग्रामशिलायां तु एकेनापीह तद्भवेत्। तस्माद्भक्त्या च मद्भक्तैः प्रीत्यर्थं मम पुत्रक॥२१॥

कर्तव्यं सततं भक्त्या सालग्रामशिलार्चनम्। सालग्रामशिलारूपी यत्र तिष्ठति केशवः॥२२॥

तत्र देवासुरा यक्षा भुवनानि चतुर्दश। सालग्रामशिलाग्रे तु सकृत्पिण्डेन तर्पिताः॥२३॥



Salagrama Kosha 233



वसन्ति पितरस्तस्य न संख्या तत्र विद्यते। प्रमाणमस्ति सर्वस्य सुकृतस्य हि पुत्रक॥२४॥

फलं प्रमाणहीनं तु सालग्रामशिलार्चने। यो ददाति शिलां विष्णोः

सालग्रामसमुद्भवाम्।।२५॥

विप्राय विष्णुभक्ताय तेनेष्टं बहुभिर्मखैः। मानुष्ये दुर्लभे लोके सालग्रामशिला नरैः॥२६॥

प्राप्यते न विना पुण्यैः कलिकाले विशेषतः। स धन्यः पुरुषो लोके सफलं तस्य जीवितम्॥२७॥

सालग्रामिशला शुद्धा गृहे यस्य च पूजिता। सिन्नयम्येन्द्रियग्रामं सालग्रामिशलार्चनम्॥२८॥ यः कुर्यान्मानवो भक्त्या स याति परमं पदम्। भक्त्या वा यदि वाऽभक्त्या यः करोति स

पुण्यभाक्।।२९॥

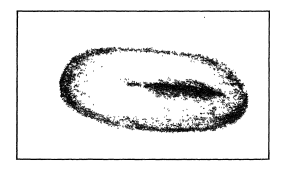
द्वेषेणापि च लोभेन दम्भेन कपटेन वा। सालग्रामोद्भवं देवं दृष्ट्वा पापात् प्रमुच्यते॥३०॥

अशुचिर्वा दुराचारः सत्यशौचिववर्जितः। शालग्रामशिलां स्पृष्ट्वा सद्य एव शुचिर्भवेत्॥३१॥

तिलप्रस्थशतं भक्त्या ये ददाति दिने दिने। तत्फलं स समाप्नोति सालग्रामशिलार्चने॥३२॥ पत्रं पुष्पं फलं मूलं तोयं दूर्वक्षिताः सुत। जायते मेरुणा तुल्यं सालग्रामशिलार्पितम्॥३३॥

विधिहीनोपि यः कुर्यात् क्रियामन्त्रविवर्जितः। चक्रपूजामवाप्नोति सम्यक् शास्त्रोदितं फलम्।।३४॥

इति। तत्रैवान्यत्र॥





इति।

गरुडपुराणे॥

तिष्ठिन्ति नित्यं पितरो मनुष्यास्तीर्थाग्निगङ्गागयपुष्कराणि। यज्ञाश्वमेधाद्यपि पुण्यशैलाश्चक्राङ्किता यस्य वसन्ति गेहे॥१॥

स्कन्धे कृत्वा तु योऽध्वानं वहते शैलनायकम्। तेनोढं तु भवेत् सर्वं त्रेलोक्यं सचराचरम्।।१।।

ब्रह्महत्यादिकं पापं यत्किञ्चित् कुरुते नरः। तत्सर्वं निर्दहत्याशु सालग्रामशिलार्चनम्॥२॥

न पूजनं न मन्त्राश्च न जपो न च भावना। न स्तुतिर्नोपस्कराश्च सालग्रामशिलार्चने॥३॥

सालग्रामशिला यत्र तत्तीर्थं योजनत्रयम्। तत्र दानं च होमश्च सर्वं कोटिगुणं भवेत्।।४॥

सालग्रामशिलायां तु यः श्राद्धं कुरुते नरः। पितरस्तस्य तिष्ठन्ति तृप्ताः कल्पशतं दिवि॥५॥

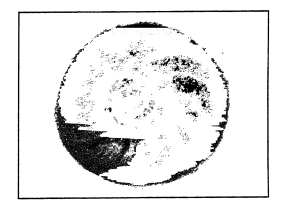
सालग्रामसमीपे तु क्रोशमात्रं समन्ततः। कीटकोपि मृतो याति कैकुण्ठभवनं नरः।।६।। शालग्रामशिलाचक्रं यो दद्याद्दानमुत्तमम्। भूचक्रं तेन दत्तं स्यात् सशैलवनकाननम्।।७।। इति।

पाद्मे॥

सालग्रामशिलायां तु यैनेरैः पूजितो हरिः। संशोध्य तेषां पापानि मुक्तये बुद्धिदा भवेत्।।१॥ कार्तिके मथुरायां तु सारूप्यं दृश्यते हरिः। सालग्रामशिलायां वै पितृनुद्दिश्य पूजितः॥२॥

कृष्णः समुद्धरेत्तस्य पितृनेतान् सलोकताम्।।

इति।



#### बृहन्नारदीये।।

सालग्रामशिलारूपि यत्र तिष्ठति केशवः। न बाधन्तेऽसुरास्तत्र भूतवेतालकादयः॥१॥

सालग्रामशिला यत्र तत्तीर्थं तत्तपोवनम्। शतं वा पूजितं भक्त्या तदा स्यादिधकं फलम्।।२।।

इति।

अथ तासां बाहुल्ये फलविशेषः पद्मे॥
सालग्रामा युगाः पूज्या युगेषु द्वितयं निह।
अयुग्मा नैव पूज्यन्ते अयुग्मेष्वेक एव हि॥३॥
शिला द्वादश भो वैश्य सालग्रामसमुद्भवाः।
विधिवत्पूजिता येन तस्य पुण्यं वदामि ते॥४॥
कोटिद्वादशिलंगैस्तु पूजितैः स्वर्णपङ्कजैः।
यत् स्याद् द्वादशकल्पैस्तु दिनेनैकेन

यः पुनः पूजयेद्धक्त्या सालग्रामशिलाशतम्। तत्फलं नैव शक्तोऽहं वक्तुं कल्पशतैरिप॥६॥ इत्याद्यास्तां विस्तरः अत्र कोचित् सालग्रामे विष्णोर्नावाहनं कार्यमिति वदन्ति, तत्र प्रमाणं

तब्द्रवेत्॥५॥

गृह्यन्ते।

चिन्त्यं वस्तुतस्तु स्कन्दपुराणादिदर्शनादावाहनमवश्यं कार्यमिति प्रतीयते। यथा स्कन्दपुराणे-

विप्रः पूर्वं निजे देहे स्मृत्युक्तेन न्यसेद्बुधः। ततस्तु प्रतिमायां च सालग्रामे विशेषतः॥१॥ क्रमेण च ततः पश्चात्कुर्यादावाहनादिकम्। आवाहयेच्च पुरतो ध्यानसेव्यं द्विजोत्तमः॥२॥ इति।

अत्र एवावाहनाद्युद्धासनान्तमभिधायोक्तं बोधायनेन
- ''सालग्रामे प्रतिमास्वग्नाव्यावाहनादिविसर्जन''
मिति॥ त्रैलोक्यसम्मोहनतन्त्रे - 'सालग्राम' इत्युपक्रम्य
विसर्जनान्ता पूजोक्ता। अत्र 'सालग्रामशिलायां तु प्रतिष्ठां नैव कारयेत्''
इति प्रतिष्ठामात्रनिषेधादावाहनमावाश्यकं
विष्णोरन्यदेवतानां चाविरुद्धमिति। ''आवाह्यार्चीद्षु
स्थाप्य न्यस्ताङ्गं मां प्रपूजयेत्''।। इति भागवतेऽपि
भगवता स्वयमभिधानात्। आदिपदेन मन्त्रादयो

विष्णोर्भेदा इमे प्रोक्ता अत्रैवावाहयेद्धरिम्। विसर्जयेत् तु पूजान्ते प्रतिष्ठां नात्र कारयेत्॥१॥ इति॥

तथा मेरुतन्त्रेऽपि सालग्रामशिलालक्षणे॥